PRINCESS OF WALES

# SARASWATI BHAVANA TEXTS No. 10 4378

(PART II)

EDITED BY

GOPĪ NĀTHA KAVIRĀJA

THE

#### SIDDHANTA RATNA

Printed by

JAI KRISHNA DASSGUPTA. at the Vidya Vilas Press, Gopal Mandir Lane Benares City.

1927.

### श्रीबलदेवविद्याभूषणविरचितं

### सिद्धान्तरत्नम्



(सटीकम्)

O

THE

## SIDDHĀNTA RATNA (WITH COMMENTARY)

OF

### BALADEVA VIDYĀBHÛŞAŅA

EDITED WITH INTRODUCTION ETC

BY

GOPINATH KAVIRAJ, M. A.,

PRINCIPAL, GOVERNMENT, SANSKRIT COLLEGE,

Saz Hu BallGob

BENARES.

24132



OENTRAL ARCHAE

LIBRARY NEW DELHL

Acc. No. 24132

Date 11-7-56

Cell No. Sa 2 H.V. Ball Cop.

#### INTRODUCTION

Ŧ

The Siddhantaratna, otherwise known as Govindabhāṣyapīṭhaka, by Baladeva Vidyābhūṣaṇa, which is being introduced to the public for the first time, I believe, in Nagarī script, is intended to serve as a compendium of Vaisnava Philosophy of the Gaudiya school. The author's Govindabhāsya on the Brahmasūtras represents the line of interpretation according to the teachings of Chaitanya Deva; and his Siddhantaratna in a sense is only a summary of that Bhāṣya. The six Sandarbhas & Sarvasamvādinī of Jīva Gosvamī, the Laghu Bhāgavatāmṛta, Bhaktirasāmṛtasindhu and Ujjvalanīlamani of Rūpa, the Brhad Bhāgavatāmrta of Sanātana. Chaitanyacharitāmrta Kṛṣṇadāsa Kavirāja & the commentaries on Bhāgavata by Rūpa, Sanātana, Jīva and Visvanātha are some of the best works of the school. But as a short handbook none is better or more suited than the present compendium of Baladeva.

Though the school of Chaitanya is pontifically affiliated to the Brahmasampradāya of Madhvā-chārya, it has its own viewpoint. The Madhva school is avowedly dualistic—a position from which Chaitanya has slightly departed. It must however be owned that some of the characteristic doctrines of the Gaudiya school owe their origin to Madhva influence.

It is not the proper place to enter into a discussion as to the forces which went to mould the character of Chaitanya's specific culture.\* Leaving aside the

<sup>\*</sup> The subject is being dealt with at great length by the present

Pāṇcharātra and Bhāgavata traditions which formed the nucleus of his teachings, one may trace in them the influences, direct or remote, of later Mahāyānic and Tāntric ( of Tripura Sunadrī School ) Cults.

#### T

Baladeva was born in a Khandayat Vaiśya family of cultivators at a village near Remunā in the Baleswar Subdivision of Orissa. He studied Bhakti S'āstra with one Vairāgī Pītāmbara Dāsa, who had been his 'Veśaguru'. He was known in the society of Vaiṣṇavas as Govinda Dāsa or 'tovinda Ekāntī. He received Māntric initiation however from a Kanojia Brāhmaṇa named Rādhā Dāmodara Dāsa, the author of Vedānta Syamantaka, to whom he often refers in his workst. His spiritual pedigree from Nityānanda is shown in the following table:

- (1) Nityānanda
- (2) Gaurīdāsa Pandit (disciple)
- (3) Hrdaya Chaitanya ( ,, )
- (4) S'yāmānanda ( ,, )t
- (5) Rasikānanda Murāri (,,)
- (6) Rādhānanda (son and disciple)
- (7) Nayanānanda (son of 6 & disciple of 5)
- (8) Rādhā Dāmodara (disciple)
- (9) Baladeva Vidyābhūsaņa (")

writer elsewhere, See his 'Gaudiya Vaisnava Darsana' (in Bengali), in progress of publication in the Uttara ( Lucknow).

<sup>†</sup> Cf begining of his Commentary on the Chhandah Kaustubha, ; Siddhantaratha, 8th pada,

<sup>†</sup> He is said to have received Grace from Jiva Gosvāmi late in life.

Among Baladeva's disciples the names of Nanda Misra and Uddhava Dāsa are well known. Baladeva was probably a contemporary of Mahāraj Jai Singh II of Jaipur and made himself famous by his memorable controversy with the Rāmānuji Vaisnavas of the Galta Valley. He lived up to the third quarter of the 18th century, the date of his commentary on Rūpa Gosvāmi's Stavamāla being S'aka 1686 or 1764 A.D.

The present author is known to have been the writer of numerous works, some of which have been published. The following is a list of some of his writings:-

- 1-2. Sāhityakaumudī and its Commentary, called Kṛiṣṇānandinī.
- 3-4. Govinda Bhāṣya on the Brahmα Sūtras & its Commentray Sūkṣmā.
- 5-6. Siddhāntaratna & its Commentary.
  - 7. Kāvyakaustubha.
- 8. Commentary on the Gītā (Gitabhūṣaṇa).
  - 9. Commentary on Chhandah Kaustubha of his Guru Rādhādāmodara.
- 10-11. Prameyaratnāvalī & its Commentary called Kāntimālā.
  - 12. Com. on Stavamālā of Rūpa Gosvāmī.
  - 13. Com. on Rūpa's Laghu Bhāgavatāmṛta.
  - 14. Nāmārtha śuddhi, Commentary on Sahasranāma.
  - 15. Com. on Jayadeva's Chandraloka.
  - 16. Siddhāntadarpaņa.
    - 17. Com. on Tattvasandarbha.
    - 18. Com. on Rūpa's Nātakachandrikā.

Besides the above he commented on some of the important Upanisads.

Khire V. To some

It is not possible to sum up here the contents of Baladeva's work, nor to furnish an exhaustive account of S'11 Chaitanya's religio-philosophical teachings. But it may be of interest to the general reader to point out in this connection some of the characteristic features of the Bengal School of Thought.

(1) The doctrine of the so-called "Fifth Puruşārtha" would seem to stand out as conspicuous in the whole system. The Supreme End of human life has been conceived elsewere as Moksa or Liberation from the shackles of Matter, attainable by means of Knowledge. Though the conception of saving Knowledge differs in every system it is everywhere assumed that nothing but the light of true Knowledge is really capable of rooting out Samsara which has its origin in Ignorance. The place of Karma is generally held to be a subordinate one. Leaving out the Kāmya Karma which can at best lead to Heaven (which is a perishable state), the higher type of Karma also is unable by itself to secure immunity from the round of mundane existence. The best it can effect is to purge the mind and render it fit to receive the Light. The Bengal Vaisnavas however look down with contempt on the Ideal of the so-called Moksa as an End worthy of pursuit. The question of Heaven is of course out of the point. They hold that the true End of Man is Bhakti or Divine Love -- Love, which is an End in itself and not a means to an end as in several earlier systems. It appears to the Beatified Soul as सेवानन्द, the Joy of Divine Servitude, which forms the fifth or Transcendent Purusartha. It is a unique

doctrine, of which we meet with faint adumbrations in some of the stotras of the Kashmiri S'aivas and also in the Vira S'aiva Literature. The Vallabha School being almost contemporary is not considered here.

(2) Bhakti or Love is not a mental mode. It is free from desire & is always pure and fresh. As soon as it manifests itself, all desires, even for Liberation, vanish. It is the Essence of Hladini and Samvit S'aktis combined; and with it there is a keen longing for God and cessation of every other desire, As Hladini and Samvit represent the Essence the Lord in its active form or Power ( स्व-रूपशक्ति ), it is intelligible how Divine Love partakes of the nature of God Himself. Its potency is infinite. is able in a sense to control the Divinity Itself (भगवद्व-वशीकार: ). It is eternal and exists eternally on the Eternal Plane in the Eternal Comrades & Servants of the Lord. But it comes down from time to time on the lower planes through the succession of His Bhaktas. This shows that no amount of personal exertion is capable of generating it. It can be had only as a free gift from the Bhaktas. Love pertains to God as His essential and inseparable attribute ( अपृथग्विशेषण ) & to the Bhakta as an extrinsic & separable attribute ( पृथाविः शेवण ). But it enhances the Delight of both. Hence through it God Himself, essentially infinitely joyous, gets as it were an excess of joy, and realises the Joy of His own Nature and causes His Bhaktas to particle pate in it. Bhakti is thus of the nature of Bliss which is an End in Itself. As it is inseparably connected with God, its object, viz. God, is also sometimes spoken of as the End.

Being essentially Ānanda, Bhakti cannot be reduced to Action. But when its shows itself in the body it appears as identified with body, senses, etc. and at that time it looks like Action. To a worldly man therefore cursed with the taint of Samsāra it reveals itself at first as Action, and through continued practice appears in its pure Essence as Divine Joy with the cessation of Samsāra. This will explain why even the liberated souls never cease to cherish it.

Bhakti is two fold-as साधन (Means), which is Divine Service ( भगवत्सेवा ), and as फल (End), which is Divine Love.

(3) This Bhakti is to be distinguished from pure Jñāna, though it is itself a variety of it. Jñāna is of two kinds-viz. (i) Jñāna proper, Realisation of the two padārthas, Tat and Tvam, and (ii) Vijnāna, which is known as Bhakti. (i) Meditation on pure त्वम्पदार्थ results in the attainment of the position of तत्पदार्थ, but no Divine Grace (प्रसाद). The fruit of this is Kaivalya; But the knowledge of pure तत्पदार्थ enables one to secure His Grace. The fruit is Sālokya and the other forms of Mukti. In both cases scriptural knowledge is the spring of action ( प्रवृत्ति ) and is described as the means ( ax ). (ii ) But Bhakti or Vijnana induces not only His Grace but also His subjection (वशीकार). Its fruit is neither Kaivalya, which the devotee never aspires after as being a state of 'self-loss', nor the Muktis viz, Sālokya and the rest which are tainted with selfishness in the form of personal desire ( आम ) and personal enjoyment (भोग ), but the abounding Joy resulting from His Service. This is the true End of Man. The Vidva. which

is often laid down in the S'rutis as leading to the Realisation of the Supreme End of Man, is this Vijnāna of (i.e.,Bhakti towards)the Supreme Selfas to His Essence and Attributes preceded by a knowledge of the Individual Self.

- (4) The Lordship of God is of two kinds, considered from the stand point of Majesty ( ইম্বর্ট ) or Fellowship ( মাযুর্ট ). Hence Jñāna and Bhakti, having the nature of the Lord as their object, are each twofold.
- (a) Majesty (ऐश्वर्य) means manifestation of God's Supreme Power (पारमैश्वर्य) independently of His activity as a human being ( नरडीडा).

( b ) Fellowship (মাযুর্থ) is non-transgression of the limitations involved in নতেতিল, whether Supreme Power is manifest or not.

To explain—when God descends as a human being and takes on all the limitations which such a descent implies, He does not as a rule go beyond those self-inposed limitations but behaves exactly as a man. This represents मासूर्य. But when He shows Himself as the Lord as when He showed His Universe—form to Arjuna (cf Gitā XI), even though His form may happen to be human, it represents पेश्वर्य.

Knowledge of पेश्वपं is naturally different from that of माधुवे. For instance, when the Jīva realises that the object of his worship is the Supreme Lord possessed of infinite power, he feels awe (समझ) and respect (आदर) in His Presence. This feeling tends to slacken or weaken his individual character which may be वात्तव्य, or सख्य or माधुवे. But when the Lordship of God is not recognised by the worshipper but only His Sweetness & Fellowship, the

Jiva feels at home in the presence of God & his personal character remains intact.

The devotee who is attached to **HIGG** has also the knowledge that the object of His worship is the Supreme Lord, but it is only a secondary Knowledge which does not in any way interfere with the working of his personal nature. This Knowledge which rises only occasionally strengthens in a sense his **HIG** or feeling. He feels a sense of Delight at the fact that his Son, or Friend or Beloved is the Lord of the Universe.

The view of certain critics that the people of Braja were lowest among Bhaktas, as they had no knowledge of the Lordship of the object of their worship and that they realised Moksa only when they recognised His Lordship (Afent), is therefore erroneous. Arred is as much a characteristic of Brahma as पेट्यों, so that the Knowledge of Arred has every right to be treated as Brahmajñāna. We can not affirm that पेट्यों is real as it pertains to the nature of Brahma, and that Arred is not real as it is assumed in the human form through Māyā to show Mercy to men. The people of Braja were possessed of both the types of Brahmajñāna, but they were specially attached to Arred only. And it was for this reason that they were adored by Brahma, Uddhava and others\*.

<sup>\*</sup> Rūpa Gosvāmī appears to deny ऐश्वर्यक्षान to the people of Braja: यदेश्वर्यक्षानसम्यत्वादेषां रागे प्रधानता । Baladeva says that this is meant to show that they did not feel respect and awe in the presence of Krena and not to show that they had no ऐश्वर्यक्षान at all.

- (5) That Divine Wisdom is two fold has already been mentioned. Knowledge ( গ্রান) being a means to Bhakti, it is intelligible how Bhakti too is of two kinds.
- (a) The first is the so-called বিভিন্নতি, Of the Bhaktas who attain to Perfection (খিরি) along this path, some are রুন, bold', who are capable of self-exertion. They realise the Supreme State along the স্থাইবারৈ or Devayāna path. But those who are সার্ব, 'helpless' are the objects of His special Grace. As they are resigned & devoid of the power of self-exertion, God Himself takes care of them. They have not to travel by the Devayāna path. They are carried up by God Himselfon His own conveyance (বারুন) at His sweetWill to His Divine Mansion (খাম).

(b) The second is কবিমকি, otherwise known as বান.These Bhaktas, who look upon God as their Beloved, are dearest to Him & are also carried up by Himself.

(6) But what is the nature of the Supreme Self whose knowledge is deemed, indispensable for the realisation of the summum bonum of human life? The neo-Vaisnavas describe it, exactly as their predecessors in the field have done, as essentially Intelligence and Joy. The Divine Person (বিঘ্র ) is identical with the Divine Essence ( হরতা). In the Supreme Unity which the Godhead represents there is absolutely no distinction between Essence and Attributes. Intelligence Power, Lordship are only different names employed to indicate the same Essence. It is called 'Person' (বিঘর) in view of Its eternally manifest character (হরতা). The Divine Body, if we may use the term 'Body' in this

sense, is therefore Eternal, Spiritual and Supernatural. It is not material Sattva, however pure, as some\* aver. Brahma is the technical name given to this Essence or Person of God (भगवान). His qualities, e.g. Will Power (सत्यकामत्व), etc. on one hand and Intelligence, Joy (शान, श्रानन्द), etc. on the other, are infinite in number & identical with His Essence.

(7) The question may arise: if in the Supreme Unity of Divinity there in no room for distinction, so that Attributes or Qualities, and Person are all identical with Substance, how is the use of dualistic language, i.e. the employment of terms which imply some sort of dualism in thought (e.g. the sixth case-ending in phrases like 'His Body,' 'His Attributes,'etc), to be justified 'The Gaudiya School answers this question, saying that the use of dualistic terms is due, on the analogy of (সক্ষয়াত) waves of water, to the exigencies of language. Of Br. Sut. 3-2-28.

(8) Like the great S'ankarāchārya, the Gaudīya School also denies threefold distinction (viz. सजातीय, विज्ञातीय and स्वगत) in Brahma which is thus an absolutely homogeneous Substance. But It possesses an Ineffable and Inscrutable Power (अविस्यशक्ति)

<sup>\*</sup> This is evidently the view of the S'rī Vaisnavas, who regard S'uddha Sattva as the Body of the Lord. But it must be remembered that they distinguish S'uddha Sattva from the natural Sattva of Sānkhya and hold it to be supernatural (अपनित ). As to whether it is material or spiritual there is a difference of opinion among themselves. Cf- Tattvatraya.

by virtue of which It retains Its Unity & yet appears as Many, so that different words which are not synonymous are used for It even by the Wise. This multiple appearance is not therefore an instance of स्वगतमेद. The Power is technically known as विशेष which is thus described: यत्र भेदामाचा भेदकार्य च प्रमिते तत्रेव भेदप्रतिनिधिनियोष: करूपते. From this it is clear that the function of this Power, which is in fact the स्वभाव of the Lord (स्वभावस्तु विशेषात्मा), is to exhibit the same Substance as different. It is to be distinguished from भेद which means real difference. Thus the difference of God, Soul and Prakṛti which are really separate entities is due to भेद, while the difference of God and His Bodies and Qualities which are in reality identical is due to विशेष-

\*The Vaiṣṇavas assert that the assumption of a Power like this Viśeṣa is indispensable for the S'aṅkara School as well, as otherwise in the scriptural statements like বিয়ানান্দ্র রয়, etc. the words বিয়ান, মানন্দ্র, etc. are bound to be synonymous with each other & therefore tautological, all representing the same Essence, viz. Brahma. Another defect following from non-admission of Viśeṣa in Brahma would be the difficulty of explaining why Pure Consciousness being always self-revealed ( साहारक्रत, भात ) as the Substrate of Cosmic Illusion, Eternal Joy which from this point of view is identical with Pure Consciousness, is not manifested during mundane existence.

These objections hold good against Neo-Vedānta which maintains चित्रान, श्रानन्द, etc. as synonymous. The old School however is an advocate of lakṣaṇā, asserting (9) The Supreme Lord is vested with infinite power, of which three only are familiar to us, viz. स्वस्पशक्ति, तटस्या शक्ति and मायाशक्ति. The स्वस्पशक्ति, otherwise

that the words विज्ञान. आनन्द, etc. are not synonyms, because they signify attributes ( विज्ञानत्व, etc.) which are mutually different. Hence the object of the denotative function (श्रभिया) of words is the Qualified Brahma, i.e. Consciousness as qualified by the attributes referred to above. Pure and indivisible Consciousness, the Naked Essence,-is never directly reached by words ( बाज्य ), but is meant through implication ( ठइय ). The defect in this view is that what is never denoted by any word cannot be an object of implication. The stock example-सोऽयं देवदत्त:-will serve as an illustration. Even if laksanā is admitted in Brahma the relation between वाक्यार्थ (i.e. Unity) and the purified or attributeless पदार्थ must be either difference (भेद) or identity in difference ( भेटाभेट ). In that case the वाक्यार्थ or Unity would certainly be false, because everything other than, but superimposed on, Brahma is necessarily false. Now if there is no faxis in the Essence it is difficult to explain why the Unity is not revealed in the Essence which is self-luminous Absolute Consciousness. In other words, though Pure Brahma is self-luminous & is One, the Unity does not manifest itself. shows that Pure Brahma is not subversive of the illusion of difference, while the manifestation of Unity is. Pure Brahma and Unity are however the self-same thing. Hence it is pointed out that though the Essence (तस्व) is identical, the difference in function cannot be explained except by an appeal to चिशेष.

known as चिन्शक्ति, is the Spiritual Power which exhibits purely spiritual existences. It is called अन्तरङ्गा or Esoteric, because it is identical with the Lord. The तटस्था or जीवशक्ति is the Power which creates limited & imperfect spiritual monads or souls ( जीव ). The मायाशकि is the Exoteric (बहिरङ्का) Material Power which creates Matter & material phenomena. All these Powers combined form the Supreme Power (परा शाक) of the Almighty. The Esoteric or Spiritual Power of God has three attributes-Sandhinī, Samvit & Hlādinī, corresponding to the three aspects of the Divine Essence, viz. Sat, Chit and Ananda. Sandhini is that by which God, Himself of the nature of Being, holds existence & lends it to others. Through this He pervades all time, space and substace. Through Samvit S'akti God realises Himself as conscious and awards the power of consciousness to others. Similarly, though God is Himself Joy (अवन्द-स्वरूप) He realises this through His Hladini S'akti & imparts it to others.

(10) The world and the differences apparent therein are real. The Soul too is equally real & persists beyond the Sphere of Māyā as an eternal spiritual Atom. Its so-called bondage is its investment with the particles of Matter. The manifestation of the Universe is an instance of Parināma, and not of Vivarta, and in this light the Brahmasūtras are explained in the School.

The above will suffice, I hope, to give one a fair idea of the nature of Chaitanya's religio-philosophical teachings. For a fuller study however the reader may consult with advantage, besides the works already mentioned, the following modern tracts-Jaiva Dharma'; Sir Siri

Chaitanya S'ikṣāmṛta'and 'Mahāprabhu: his life & teachings' by Kedarnath Datta Bhaktivinod. It will appear that I have studiedly avoided in this brief review any allusion to the Doctrine of Divine Sport ( द्वीटाया ), specially as it was taught by S'rī Chaitanya Deva, as it is too intricate a subject for proper appreciation by the rational faculty of man. To the mystic consciousness purged of its impurities by devotion and resignation, the secrets of Divine Sport reveal themselves spontaneously.

GOPINATH KAVIRAJ

# पादसूची

| षादसंख्या 🦥 पादनाम      | विषय                  | daiti:  |  |
|-------------------------|-----------------------|---------|--|
| १. तथमः पाञ्चजन्यपादः   | वरमपुरुषार्थी-        |         |  |
|                         | पायानिर्णयः           | १.६४    |  |
| २. द्वितीयः कौमोदकीपादः | भगवदैश्वर्या-         |         |  |
|                         | दिनिर्णय:             | ६५-१२५  |  |
| ३. तृतीयः सुद्र्भनपादः  | विष्णुपारम्य-         |         |  |
|                         | निर्णयः               | 286-286 |  |
| ४. चतुर्थः तास्येपादः   | विष्णोः सर्ववेद-      |         |  |
|                         | वेद्यस्वनिर्णयः       | •       |  |
| ५. पश्चमः वामनपादः      | केवलाईतिनरासः २०२-२११ |         |  |
| ६. पष्टः विविक्रमपादः   | विधान्तरेण केवळा-     |         |  |
|                         | द्वैतनिरासः           |         |  |
| ७. सप्तमो नन्दकपादः     | केवलानुभूति-          |         |  |
|                         | व्युदासः              | 4.2     |  |
| ८. अष्टमः वद्य पादः     |                       | ३२५-३५१ |  |

#### TENEST .

| 10,850     |                                        | \$175 1551                         | PARTY D               |
|------------|----------------------------------------|------------------------------------|-----------------------|
|            | 7 7 - 180 - 7 <b>5</b> 1               |                                    | r iste .              |
| 46, 2.4    | rini bala<br>Lagrana                   | :<br>अस्तिक्षेत्र इंस्टेस्क        | * V8 - 4              |
| · AND PORT | \$ . * . * . * . *                     |                                    |                       |
|            | ************************************** | ## W. # X 1 12                     |                       |
|            | i The history                          | 1.18870                            |                       |
|            | :अध्यक्षिक्षीः                         | AND ASSESSMENT OF THE AND ADDRESS. | and the second second |
|            | TERRETARIA<br>TERRETARIA               |                                    | Trees or              |
| - Charles  | 130 Villy                              |                                    | P. 7. 1               |
| A8: 640    |                                        |                                    |                       |
| 194 - 451  | **- ***                                | type year                          | 10540 .S              |
|            |                                        |                                    |                       |

श्रीविष्णुपुराणेऽप्येतरिभिषेत्याह श्रीमान् पराशरः
—"जुषन् रजोगुणं तत्र स्वयं विश्वेश्वरो हरिः। ब्रह्मा भूत्वाऽथ जगतो विसृष्ट्यै संप्रवर्चते ॥ सृष्टं चपात्मनुयुगं
यावत् कल्पविकल्पना । सत्त्वयुग्मगवान् विष्णुरप्रमेयपराक्रमः ॥ तमोदंकी च कल्पान्ते रुद्ररूपी जनार्दनः।
मैत्रेयािखल्मूतािन भक्षयत्यतिभीषणः" इति ॥ १९ ॥

तत्रैव रेवतं प्रति ब्रह्मा चैवमाह—"यस्य प्रसादा-दहमच्युतस्य भूतः प्रजासृष्टिकरोऽन्तकारी। क्रोधाच रु-द्रः स्थितिहेतुभूतो यस्माच मध्ये पुरुषः परस्तात ॥ म-द्रूपमास्थाय सुजत्यजो यः स्थितौ च योऽसौ पुरुषस्वरू-

जुषित्रिति । अत्युप्रपुण्यवर्ता जीवेन रजोगुणं जुषन् तमा-विक्रय । ब्रह्मा भूत्वेति । तथा तादशेन तेन द्वारा तमोद्रेकी (?)रुद्रो कृपं यस्य स रुद्ररूपी । रुद्रतथाविक्ष्येति च व्याख्येयम् । भक्ष-यति संहरतीत्यर्थः ॥१९॥

उक्तमर्थं ब्रह्मवाक्येन पुष्णाति तत्रैवेशादिना । यस्य सर्वे व्यस्य विष्णोः । प्रकटार्थमन्यत् । साक्षाद्विष्णुः रेव कदाचिद्रसा रुदश्च भवति यदि योग्यो जीवो न क्रभ्यते । योग्यजीवलाभे तु तं तमाविक्य सच स च भवतीति विष्णुः पुराणे सिद्धान्तः । तत्र प्रथमः पक्षो ब्रह्मा नारायणाख्योसावि- स्वादिना दर्शितः । द्वितीयस्तु जुपन् रजोगुणं तत्रेसादिना । प्रवेमव संक्षिप्तभागवतामृते श्रीक्षचरणैर्निणीतम् - युगकोटिः

पी। रुद्रस्वरूपेण च योऽति विश्वं घत्ते तथानन्तवपुः समरतम्" इत्यादिना । तदेवं समाम्यधिकशून्यत्वात् पारमैश्चर्यं श्रीविष्णो सिद्धम् । तत्साम्यदर्शिनस्तु दोषः
समर्थते—"यस्तु नागयणं देवं ब्रह्मरुद्रादिदैवतैः । समत्वेनाभिजानाति स पाषण्डी भवेद् ध्रुवम्" ॥ २० ॥

यत्तु भारतान्तर्गतौपमन्यवाख्याने श्रीकृष्णेन जा-म्बवतीपुत्रार्थं तपसा रुद्रः समाराधितः, रुद्राङ्गेभ्यः सवि-

सहस्राणि विष्णुपाराध्येत्यादि । पद्मभवपक्षे दोषपाइ यास्त्वति । पाषण्डी वेदबाह्यः । पुनस्रैळोक्यथातृत्वमाप्तवानिति ग्रुश्रुमः—
'मया स्रष्टः पुरा ब्रह्मा भद्यज्ञमयजन् स्वयम् । ततस्तस्य वरान्
मीतो ददावहमनुत्तमान् ॥ मत्पुत्रत्वं च करपादौ ळोकाध्यक्षत्वमेव च । विश्वकृषो महादेवः सर्वमेथे महाकृतौ । खुहाव सर्वस्वानि स्वयमात्मानमात्मना ॥ महादेवः सर्वमेथे महाकृतौ । खुहाव सर्वस्वानि स्वयमात्मानमात्मना ॥ महादेवः सर्वमेथे महात्मा हुत्यात्मानं देवदेवो वभृत । विश्वाळोकान् व्याप्य विष्ठभ्य कीत्यो
तिराजते द्युतिमान् कृत्तिवासा' इत्येभिमहाभारतवावयैः कर्मळब्येसर्यक्रीर्चनाच त्योर्जीवत्वम् । एवं पाञ्चरात्रे च—'यो
मीहाद्विष्णुमन्येन हीनदेवेन दुर्मतिः । साधारणं सकृद्वृते
सोऽन्त्यजो नान्त्यजोऽन्त्यज' इति । हीनेन विष्यविक्षया
निकृष्टेन ॥ २० ॥

नतु रुद्रोऽपि विष्णुना नियम्य इति न संभवति, रुद्रपारमैश्वर्यसाधने कृष्णवक्तुकस्यौपमन्यवाख्यानस्य जाग- ष्णूना देवानामुत्पचिरिति स्मरणात् पारमैश्वर्यं रुद्रस्य दुर्निवारमित्यज्ञाः करपयन्ति, तदतीव स्थूलम् । पूर्वोक्त-श्रुत्यादिस्य एव रुद्रः खलु वाणयुद्धे भगवता पराभूत-स्तुष्टाव च मूलभूतं तं मोहितश्च मोहिनीवेषेण तेन मोचित-श्च वृकक्केशादितो ब्रह्मवधपातकाचेति स्मरणाच ॥२१॥

तस्मात् स्वेतरेषु सर्वेषु सकामेषु रुद्रोपासना स्थे

स्कत्वात् । श्रीहरिवंशेऽपि शक्रेण सह युद्धार्थी कृष्णो रुद्रमेवं तुष्टाव-'अहं ब्रह्मा कपिलोऽथाप्यनन्तः पुत्राः सर्वे व्रह्मणश्चाति-विद्राः । त्वत्तः सर्वे देवदेव मस्ता एवं सर्वेशः कारणात्मा त्व-भीड्यं इति ॥ तस्मादुभयोरभेदेन तौल्येन वा भाव्यम् । रुद्रस्यैत पारमेश्वर्ये तु साम्यतिनित चेत्तत्राह यादिवति । निरस्यति तद्तीव स्थूलमिति । तत्र हेतुः पूर्वोक्तेति । वाणिति ॥ वाणयु- द्वपराभवादिकं श्रीभागवतादौ ल्यातम् । हुकः शक्कनेः पुत्रः । आदियदात् त्रिपुरयुद्धे रुद्रस्थस्य पतनं तस्य ष्ट्रप्यमयुषा भग्न- वता पुनरुत्यपनं रुद्रे वलापेणं च कृतमिति हरिवंशे विहितम् । व्यव्यव्यवित । रुद्रे। ब्रह्मणः पितुः शिरश्चिच्छद् । तत्कपालं रुद्र- स्य लस्य लग्नं वह्न वह्नपालं पितुः शिरश्चिच्छद् । तत्कपालं रुद्र- स्य लस्य लग्नं वह्नतेषिक्तम् । विष्णुप्रसादाचु स्फुटिततत्क्षपालः स विद्यद्विमवायेति मात्स्ये मसिद्धम् । क्यों भूतपातिक्वमनपहत्वपाप्यत्वं च तस्ये लिङ्गं पुरोक्तम् । वराभ्रं भूतपातिक्वमनपहत्वपाप्यत्वं च तस्ये लिङ्गं पुरोक्तम् । वराभ्रं भूतपातिक्वमनपहत्वपाप्यत्वं च तस्ये लिङ्गं पुरोक्तम् । वराभ्रं भूतपातिक्वमनपहत्वपाप्यत्वं च तस्ये लिङ्गं पुरोक्तम् । ॥२१॥

न्तु विष्णुरेव चेत् सर्वेश्वरस्तदोषमन्यूषाख्या कथं संमता य-

मने मे स्वकीयस्य तस्य तथाराधनं ख्यापयंस्तदन्तर्या-मिणमात्मानमसौ सत्करोतीति मन्तन्यम् । "अहमात्मा हि लोकानां विश्वेषां पाण्डुनन्दन । तस्मादात्मानमेवान्ने रुद्रं संपूज्याम्यहम् ॥ मया कृतं प्रमाणं हि लोकः समनुवर्त्तते । प्रमाणानि हि पूज्यानि ततस्तं पूज्याम्य-हम् ॥ न हि विष्णुः प्रणमति कस्मैचिद्दिबुधाय च । अत आत्मानमेवेति ततो रुद्रं भजाम्यहम्" इति नारायणीये भगवद्दाक्यादेव ॥ २२ ॥

त्र विष्णो स्द्राराधकता समाधिगता, तत्राह तस्मादिति। स्वकीयस्य स्वभक्तस्य। यथोग्रसेनादेः सत्कारस्तत्पातिष्ठाये तथैः
य द्रष्टव्यः। अहमित्यर्जुनं मित कृष्णवाक्यम् । आत्मा अवर्त्तकोऽन्तर्यामीत्यर्थः। आत्मानं स्द्रमिति स्द्रावेशिनं स्वमित्यर्थः।
न त्वहमित्यादिपधत्रयान्तराले योऽऽसी स्द्रः सोऽहमस्मीत्यादिः
ना स्द्रस्य स्वाभेद उक्तः स कथं संगच्छेतेति चेत्। देवताबान्धवाः
सन्तः सन्त आत्माहमेव चेत्यादिवत् मेमानिमित्तकः स इति
यहाण । साधुमात्रेषु चेत्तस्य तान्निमित्तकः सः किमुत साधुशिरोमणौ स्द्रं इति सन्तोष्टव्यम् । अन्ययैतौ तौ विवुधश्रेष्ठावित्यादिपूर्ववाक्ये तवान्तरात्मेत्याधन्तिमवाक्ये च तस्य तिन्नयम्यत्वोक्तिव्यीक्वप्येत । मया कृतं प्रमाणं हीत्युक्तरत्र लिखिस्यामः। न हि विष्णुरिति । 'दक्ष इव स्तब्यो दिवि तिष्ठत्येक्तं'
इति श्रुतेः २२ ॥

अत्र विश्वेष मन्तर्याम्यहमतस्तप्तायः विण्डवदिन विक्तं रुद्रावेशिनं मदंशमहं पूज्यामि । रुद्राद्यो देवाः पूज्या इति प्रमाणं मया ऋतं तदन्यथा व्याकुप्येत, त-दर्थमहं तान् पूज्यामि । स्वोत्कृष्टस्याभावादेव तद्बु-द्धाहं न कश्चिद्रजामि, किन्तु ताहशं मदंशमहं भ-जामीति विस्फुटम् । ब्रह्मरुद्रादिसर्वान्तर्यामी विष्णु-रिति तत्रैव रुद्रं प्रत्युक्तं ब्रह्मणा—"तवान्तरादमा मम् च ये चान्ये देहिसंज्ञिताः । सर्वेषां साक्षिभृतोऽसौ न प्राह्मः केनचित् कवित्"इति ॥ २३॥

्र तस्मात् स्वभक्तस्य रुद्रस्य सकामेषूपासनादृढता-

वाक्यार्थं संगमपति — अत्रेति । विष्णोक्द्राद्यस्तर्यापित्वं चरमवाक्येन प्रस्फुटयति तनान्तरात्मेति । एतेनैव – त ते गिन्तिशाखिळळोकपाळ विति श्रेवकुष्ठसुरेन्द्रगम्यम् । ज्योतिः परं यत्र रजस्तमश्च सन्तं न यद्वस्नानिरस्तभेद्गित्यष्टुणवाक्यं च व्याख्यातम् । त्वं हृदि परं ज्योतिर्वेद्य चिनितत्वान्स्यतो विवापनयं शक्नोषि कर्त्तुमिति । अन्यथा वयं न तात् प्रभवाम भूम्नीत्यादि नवमस्थगिरिशवाक्यविरोद्यः । तम् ज्योतिर्वेद्युण्डस्याप्यगम्यमिति नायुक्तम् । चुपत्य एव ते न यसुरन्तमनन्तत्वा त्वमणीत्यादिस्मृतः ॥ २३ ॥

उपसंहरति तस्मादिति । तत् सत्कृतिस्तद्धितेति दिवैः स्व-

ये तत्सत्कृतिस्तदर्थिता तेन कृतेति न तस्य पारमै-

पूजां याचितो विष्णुस्तान् पूज्यान् चकारेत्यादि वाराहे कथास्ति । वराह उवाच-एवं सुष्ट्वा जगत सर्व भगवान् भूतभावनः। विर-राम ततः सृष्टिच्यवर्षत घरे तदा ॥ वृद्धायामय सृष्टौ तु सर्वे देवाः सवासवाः ॥ सत्रैर्वहाद्धिः सर्वत्र यजनतः श्रद्धयान्विताः । तोषयामा-सुरत्यर्थं स्वं पूज्यं कर्जुमीप्सवः ॥ एवं तोषयतां तेषां बहुवर्षस्-इसके । काले देवस्तदा तुष्टः पत्यक्षत्वं जगाम ह ॥ अनेकबाहु-दरवक्कनेत्रो महागिरेः शृङ्गिमवोल्लिखंस्तदा । उवाच किं कार्यं-मथो सुरेशो बूतां वरं देववरा वरं वः॥ देवा ऊचः। जयस्व गोविन्द महातुभाव त्वया वरं नाथ वरेण देवाः । मनुष्यलोकेऽपि भवन्तमा-यं विहाय तस्पाद् भजतीह कश्चित्॥ चन्द्रादित्यौ वसवो ये च सा-ध्या विश्वेऽश्विनौ मस्तश्चीष्मपाश्च । सर्वे भवन्तं शरणं गताः स्मः कुरुष्व पुष्यानिह विश्वमूर्ते ।। एवमुक्तस्तदा तैस्तु महायोगेश्वरो हरिः। करोपि सर्वान् वः पूज्यानित्युवत्वान्तर्धायत॥ देवा अपि निजीकांसि गतवन्तः सनातनम् । स्तुवन्तः परमेशोपि त्रिवियं भावः मास्थितः। एवं त्रिया जगद्धाता भूत्वा देवान् महेक्बरः। आराध्य सास्विक राजतामसर्व त्रिधा स्थितः । सास्विकेन पठेद्वेदान यजेबज्ञेन देवताः । आत्मनोत्रयवा भूत्वा राजसेनापि केज्ञवः। स कालकपिण रोद्रं पक्तत्या गुलपाणिनम्। आत्मनो राजसीं मृतिं पुजयामास भक्तितः ॥ तामसेनापि भावेन असुरेषु व्यवस्थितः। एवं त्रिधा जगद्धाता भूत्वा देवान्यहेक्वरः । आराधयापास ततो लोकोऽपि त्रिविधोऽभवदिति ॥ तत्रैव पनाः सृत्रेति ब्रह्मणोक्तः सर्वेशं विष्णुं बहु स्तुत्वा रुद्र उवाच ब्रह्मणाहं नियुक्तस्त प्रजाः

श्वर्यम् ॥ २४ ॥

यत्र सामान्यित्रशेषाभ्यां प्रश्नोत्तरे भवेता तत्रैव तिन्नश्चीयते । यत्र विशेषेणेव ते स्यातां तत्र तार्त्यर्था-न्तरं कल्पनीयमिति । यथा भारते—"िक्षमेकं दैवतं लोके किं वाष्येकं परायणम् । स्तुवन्तः कं कमर्चन्तः प्राप्नु-युर्मानवाः शुभम् ॥ को धर्मः सर्वधर्माणां भवतः परमो

सृज इति प्रभो । तत्र क्षानं पयच्छस्य त्रिविषं भूतभावन ॥ विष्णुक्सच । सर्वक्षस्यं न संदेहो क्षानराधिः सनातनः । देवानां च परं पूर्णः सर्वदा त्यं भविष्यसि ॥ एवमुक्तः पुनर्वाक्यमुवाचो । मापतिर्म्वदा । अन्यं देहि वरं देव प्रसिद्धं सर्वजन्तुषु । मूर्ची भूत्वा भवानेव मामाराध्य केशव । मां वहस्य स्वदेहेन वरं म-त्यो गृहाण च । येनाइं सर्वदेवानां पूज्यः पूज्यतरोभवे ॥ विश्षुक्षवाच । देवकार्यावतारेषु मानुषत्वम्रुपागतः । त्वामेवाराध- विष्यामि त्यं च मे वरदो भव । यत्वयोक्तं वहस्येति देवदेव उपापते । सोऽहं वहामि त्वां देव मेघो भूत्वा शतं समाः ॥ प्वस्वत्वा हरिर्मेघः स्वयं भूत्वा महेश्वरम् । उज्जहार जलातस्मा-द्वाक्यं चेदमुवाच हेवादि । एवमन्यचान्यत्र द्रष्टव्यम् ॥ २४ ॥

पाश्तम्यनिर्णये निर्णायकाः सामान्यविशेषरूपवदनोत्तरमर्यी युक्तिं स्वीक्विन्ति, तस्या विष्णुपक्ष एवं दृष्टत्वात् तत्रैव पारतस्यमि-ति योजयति यत्रेति । तदिति पारमैश्वर्यम् । वकटार्यप्रस्यत् । मतः । किं जपन् मुच्यते जन्तुर्जन्मसंसारबन्धनात्" इति
युधिष्ठिरेण सामान्यतः परमं तत्त्वं पृष्ठो भीष्मो विशेषेणोत्तरयति—"जगत्त्रभुं देवदेवमनन्तं पुरुषोत्तमम् । स्तुवन्नामसहस्रेण पुरुषः स ततोत्थितः" इत्यादिभिः । इह
हि विष्णुरेव परमं तत्त्वं तद्भक्त्वा संसारिविनिवृत्तिरिति
विशिष्योत्तरितम् । एवं तत्रैवान्यत्र बहुत्र सामान्यविशेषरूपश्रभोत्तराभ्यां भगवतो विष्णोरेव परतमत्वं निणीतं हृश्यते शास्त्रविस्तरभयान्नाऽत्र तन्निर्दिष्टम् ॥ २५॥

औषमन्यत्राख्याने तु विज्ञेषेणैव प्रश्लोत्तरयोः स-स्त्रात्तत्र तात्पर्यान्तरं कल्पनीयम् । तच दर्शितमेव ।

अन्यत्र नारायणीयादौ । एवमेव श्रीविष्णुपुसाणे—यन्मर्यं च जन् गद्गह्म यतश्चेतचराचरम् । छीनमासीद्यथा यत्र रूपमेष्यति यत्र चेति मैत्रेयेण सामान्यतः परतत्त्वं पृष्टः पस्तरारो 'विष्णोः सका-बादुद्भृतं जगत्तत्रेव च स्थितम् । स्थिति संयमकर्तासौ जगतोस्य जगच य' इति विशेषेणोत्तरपति । एवमेव श्रीगोपास्रतापन्यां च दृष्ट्य ॥ २५ ॥

औपमन्यवेति । मोक्षघर्षे शिवमहिमानं ब्र्हीति युधि-हिरेण पृष्टो भीष्मस्तं पुण्डरीकाक्षः श्रीकृष्णो वक्ष्यतीय-बोचन् । कृष्णस्तं सविस्तरं तमभाणीदिति विशेषेण ते द्वेस्थिते। इतस्थेति । कृष्णनार्वितस्य रुद्रस्य कृष्णादुत्कर्षे संबते सद्धद्व- इतस्था समुद्रस्यापीश्वरतापात्तिः श्रीरामेण तत्पूजाया विधानात ॥ २६ ॥

एवं क्रचिद्धगवरपार्षदानां देवतान्तराराधनमाप्रि तदाराध्यताख्यापनार्थे लीलारूपमेव, न हि तत् सिद्धा-न्तकक्षामारोक्ष्यति ॥ २७॥

महेशादिसमाख्या तु महेन्द्रादिसमाख्यावद विंपान लैव बोध्या । द्रोणपर्वान्ते रुद्रस्य यच्छतरुद्रीयार्थत्वमुक्तं ताद्वि तदन्तर्यामिपरम् । अन्यथाऽसङ्गतेः । यश्चान्ते द्रौणिना युध्यमानस्य रुद्रस्य तेजोमरीचिम्यः केशवाना बहुनां प्रादुर्भावः स्मर्यते, सोऽवि नायुक्तः, तदन्तः—

तस्यापीति । लङ्कामार्गार्थी श्रीरामः सिन्धुपानर्च, अद्चयार्गे तं तिरश्रकारेति श्रीरामायणे कथास्ति ॥ २६ ॥

प्रविभित्ते। यथा भगवतस्त्रथेत्यर्थः । नन्दादिभिर्म्बिः कावन्दे साम्बिकः शिवो न्यार्चितः । गोपकन्याभिः कात्यस्यनी । श्रीराधास्वामिन्या तुरविरिति तदन्तर्भासी छुण्ण एव तैस्ताभिश्चान भ्यर्च्यते । तन्मतमनुद्धाय तदीयस्वेन तदाराधनं वेति न तत्र तत्र पारम्यं अद्धातव्यम् ॥ २७ ॥

सन् महेशमहादेवसमाख्यया हृद्रस्य पारमैडवर्ण शैवाः कल्पयन्ति तत् प्रसाचष्टे महेशादिति । इन्द्रशब्दः खलु स्वार्थस्य पारमैडवर्ण्ये हृते इति धारवर्णानुसारादेवं स पुनर्महक्कव्देन वि-शेषिको नातिश्रयं तत्र प्रत्याययेचद्यावादेव । शताक्वमेधया- स्थितस्य तस्य तत्साहाय्यातुरस्य तथाविभीवात् । त-स्माद विष्णुरेव सर्वाराध्यो रुद्रस्तु तदागधको जगदा-राह्यश्चेति विष्णावेव तन्निश्चितम् ॥ २८॥

न्ह कश्चिदेवं मन्यते । ब्रह्मविष्णुरुद्रा यतकार्याणि भवन्ति तत् सदाशिवारुपं मूलं तस्त्रं भवत् । कैवल्यो-पनिषदि--- अत्याश्रमस्यः सकलेन्द्रियाणि निरुध्य भ-

जिनो जीवस्येन्द्रत्वं सर्वाभ्युपगतम् । तस्मान्महेन्द्रसमाख्या यथा व्यर्थी तथा महेशसमाख्यापि । पूर्वोक्तैः श्रुत्यादिनित्यस्य श्रुत्वादिभिस्तस्य जीवत्वविनिश्चयात्र सा मुक्तप्रव्रहया द्रस्या तस्य पार्मेश्वर्यं शक्तुयादभिषातुं किन्त्वन्यदेवापेक्षया तदै-इवर्च्ये महत्त्वं ब्रुयादेवेति भावः । शतरुद्रीयार्थत्विमिति । ज-गज्जन्मादिहेतुर्वसीव तदर्थत्वेनोक्तम् । तद्धेतुत्वे रुद्रस्यापि स्त्रीकृते ब्रह्मद्वयापत्तिलक्षणो विरोधः स्यातस्मात्तद्वनामि परं तदिति सुष्ठ्र । यश्चानत इति । तत्रैवमस्ति । तस्यास्य नासिकाभ्यां च अवणाक्यां च सर्वज्ञाः । तेभ्यश्चाक्षिसहस्रभ्यः पादुरासन् महार्चि-यः ॥ तथा तेजीपरीचिभ्यः शङ्कचक्रगदाधराः । पाद्रासन् हु-मीकेशाः शतशोडय सहस्रशः ॥ तदत्यद्युतमालोक्य भृतं लोक-भयद्भरम् । द्रौणिरव्यथितो दिव्यैः शस्वर्षेस्वाकिर'दिति ॥ अत्र स्द्राङ्गाद्विष्णोः पाकट्यं स्तम्भादिवन्नुसिंहस्य ब्रह्मनासातो बराह-स्वेवेति वं ह्यम् । प्रकरणं योजयति तस्मादिति । विस्पष्टार्थम्॥२८॥ अथ महाशैवं निराकर्तुं तन्मतम्रुपन्यस्यति इदं कश्चिदि-त्यादिना अत्याश्रमे पशस्ते संन्यासे स्थितो विरक्त इत्यर्थः।

क्ला स्वगुरुं प्रणम्य । हरपुण्डरीकं विश्वं विश्वुदं विचिन्त्य मध्ये विशदं विशोकम् ॥अचिन्त्यमव्यक्तमनन्तरूपं
शिवं प्रशान्तममृतं ब्रह्मयोनिम् । तमादिमध्यान्तिविहीनमेकं
विश्वं चिदानन्दमरूपमञ्जतम् ॥ उमासहायं परमेश्वरं प्रमुं त्रिलोचनं नीलकण्ठं प्रशान्तम् । ध्यात्वा मुनिर्गच्छिति
मूतयोनिं समस्तसाक्षि तमसः परस्तात ॥ स ब्रह्मा स
शिवः सेन्द्रः सोऽक्षरः परमः स्वराट् । स एव विष्णुः
स प्राणः स कालोऽधिः स चन्द्रमाः ॥ स एव सर्व पङ्क्तं यच भव्यं सनातनम् । ज्ञात्वा मृत्युमस्येति नान्यः
पन्धाः विमुक्तये'' इत्यादि श्रवणात् । उपिष्टाच—
''विषु धामसु यद्भौग्यं भोक्तः भोगश्च यद्भवेतः । तेभ्योः

<sup>&#</sup>x27;अतिशब्दः प्रशंसायापि'ति विश्वः । हृत्युण्डरीकं विश्रद्धं विन्यः विषयस्पृहामलापाकरणेन निर्मलं विश्रायेत्यर्थः । तन्न्यः विश्वयस्पृहामलापाकरणेन निर्मलं विश्वयस्पृहामलापाकरणेन निर्मलं विश्वयस्पृहम् । तन्न्यः । कीहशं विश्वदं शुवं मायापद्धास्पृष्टम् । विकसितार्थमन्यत् । मायया तु स्वश्चया स एव सर्वात्मे त्याह स ब्रह्मति । सर्वत्मकत्वेपि स्वावस्थातो न स्यवत इत्याह सोऽक्षर इति । सर्व वर्षमानं ब्रह्मादि । भूतं पुरा यद्भूत् । भव्यं यदागामिष्ट्रष्टो भविष्यत् । तत् सर्व मायया स एवत्यभ्यः । स्वातनं कात्वेदयन्यसः । जपरिष्टादित्याश्चित्रम्य इत्यर्थः । साम् स्वोत्यन्य इत्यर्थः । सामन्यः । स्वातनं कात्वेदयन्यसः । स्वादिवापिनिकरः । तेभ्यो भोग्यभोजन्

विलक्षणः साक्षी चिन्मात्रोऽहं सदाशिवः"इति। अन्यत्र च-"शिवमदौतं चतुर्थं मन्यन्ते" इति ॥ २९॥

तस्मात् सदाशियो मूळकारणं, ब्रह्मादयस्तु तस्य कार्य्या-णि।ब्रह्मविष्णुरुद्रेन्द्रास्ते सर्वे प्रसूयन्ते इति श्रुत्यन्तराच । विज्ञानानन्दरूपाद विशुद्धात्तस्मादचिन्त्यशक्तियोगाद्धा-दिस्ष्टेस्तदुपासनया विमुक्तिः । द्वेताश्वतरोपनिषदि चैष एव हररुद्र।दिशब्दैरभिधीयते ॥ २०॥

अत्रोच्यते—सदाशितोऽसौ विष्णुरेव तस्यैव सकल दोषशून्यस्य सर्वदेवमङ्गलात्मकत्वात् । स्मृतिश्च—"एवँ प्रकारममलं नित्यं व्यापकमक्षयम् । समस्तहेयरहिनं विष्णवाख्यं परमं पदमि"ति, "पवित्राणां पवित्रं यो मङ्ग-

भोगेश्यः । अन्यत्रेति माण्ड्क्योपनिषदि । चतुर्थे तुरीयं विश्वतै-जसमात्रभित्रं सदाशिवं चिदेकरसमित्वर्थः ॥ २९ ॥

निगमयति तस्पादिति । ब्रह्मादीनां सदाशिवकार्यस्वे निः सन्देइं प्रमाणमाह ब्रह्मीत । तस्मात् सदाशिवात् ॥ ३० ॥

परिहरति-अत्रोच्यते इति । एवमिति । श्रीवैडणवे । इतः पु-वैमस्ति । 'निट्योपारमनाख्येयं ज्याप्तिमात्रमनौपमम । आत्मसम्बोन् धविषयं सत्तामात्रमलक्षणम् ॥ मजान्तमभयं शुद्धं दुर्विभाज्यमसं-श्रितम् । विडणोज्ञीनमयस्योक्तं तज्ज्ञानं परमं पदं भिरयेवस्त्रकारम्। अस्यार्थः । निट्योपारमक्रियम् । अनाख्येयं कात्स्र्येन वाचामः लानां च मङ्गलम । दैवतं देवतानां च भूतानां योऽव्ययः पिते''ति च। उद्धिमन्थनोदभूत्या श्रीदेव्यापि स एव सुम-ङ्गलरूमो निर्णीतः ॥ ३१॥

सुबालोपनिषदि च "अन्तः शरीरे निहितो गुहायामज एको निलो यस्य पृथिवी शरीर''मित्युपकम्य "स एष सर्व-भूतान्तरात्माऽपहतपाष्मा दिन्यो देव एको नारायण'' इस-पहतपाष्मतया सुमङ्गलत्वं नारायणस्य विष्णोरेवामिहितम्।

ग्राह्मम् । आत्मसम्बोधविषयं स्वस्मै स्वयं प्रकाशमानम् । सत्तामान्नमस्तीत्येवोपळ्व्वच्यम् । अळक्षणमन्तुमेयं श्रुद्वेकगम्यम् । तत्रैव ब्रह्मस्द्राद्यगम्यं विष्णोरेव स्वरूपित्युक्तम् । 'यत्र देवा न सुनयो न चाइं न च शङ्करः । जानन्ति परमेशस्य तद्विष्णोः परमं पद्<sup>त</sup>िति, 'शक्तयो यस्य देवस्य ब्रह्मविष्णुशिवात्मिकाः । भवन्त्यभूतपूर्वस्य तद्विष्णोः परमं मद्द्र'मिति च । न मृतः कश्चित्पुर्वो यस्मात्तस्यानादेरित्यर्थः । इत्यं ब्रह्माश्चगम्यं सदाशिवस्य स्वरूपिति
भ्रान्तिरपास्ता । पवित्रमिति भारते । पवित्राणां गङ्गादीनां
पवित्रं पावित्र्यशक्तिमदम् । मङ्गळानां विद्यहर्तूणां गणेशादीनां
पक्षळं तद्धन्त्वशक्तिमदम् । देवतानामाराध्यानामिन्द्रादीनां देवतमाराध्यस्वशक्तिमदम् । उद्धीति । अष्टमस्कन्धे द्रष्टव्यक्षेत्रस्य । स्व

डकेटर्थे श्राविशैक्षीश्रदाहरति सुवालेखादिना । गुहस्यां हृत्पुण्डरीके । देवकीति । 'ब्रह्मण्यो देवकीपुत्र' इति तत्र चोक्केः । नारायणोपनिषदि च "अथ पुरुषो ह वै नारायणोऽकाम-यन प्रजाः स्रजेयेति नारायणाह्नह्याऽजायत" इत्यादिना नारायणशन्दिनाह्देवकीपुत्राहिष्णोर्श्वहरुद्रादिसृष्टिः श्रूयते। स च समस्तहेयराहित्यात सुमङ्गलो भवति तदुपासनया विमुक्तिरित्यपि चोर्ध्वमुपादिश्यते । "अथ निल्यो निष्क-लङ्को निराख्यातो निर्विकल्पो निरञ्जनः। शुद्धो देव एको नारायणो न हितीयोस्ति काश्चित् । य एवं वेद स वि-ष्णुरेव भवती"त्यादीना । अन्यत्र च श्रूयते—"एको ह वै नारायण आसील ब्रह्मा न ईशानः । एको वै नारा-यण आसील ब्रह्मा न च शङ्करः ॥ स मुनिर्मृत्वा स-मचिन्तयत्तत एते व्यजायन्त विश्ववे हिरण्यगर्भाश्चियम्बन् रूणरुदेन्द्रा" इत्यादि ॥ ३२ ॥

निष्कल्को निर्दोतः। निराख्यातः सर्वदेवावाच्यः। निर्विकल्को द्वैल्प्यस्त्यः। ज्यातिसामान्यादिति सुत्रात्। निरद्धनः प्रकृति-लेपरहित्यः अत एव ग्रुद्धः। इंद्योः द्वितीयः कोपि मास्तीत्य-द्वितीयः। न तत्समश्चेति श्रवणात्। यस्तवेषं वेचि जानात्त्वु-पास्ते च स विष्णुरेव भवति। निर्पायत्वेनांशेन विष्णुत्त्योः न भवति। (प्रवोपम्येऽवधारणे' इति विश्वः। अन्यत्रेति। महोप-निषदादिकिवति श्रेयम् ॥ ३२ ॥

- part from English was

किरण्येनोपदिष्टः श्रूयते । 'सहस्रशीर्षं देवं विद्रवाक्षं विद्रवाममुत्रम्। विश्वं नारायणं देवमक्षरं परमं पदम्॥ विद्रव-तः परमं नित्यं विश्वं नारायणं देवमक्षरं परमं पदम्॥ विद्रव-तः परमं नित्यं विश्वं नारायणं हिरम् । विद्रवमेवेदं पुरुष-स्तैद्विश्वमुपजीविति ॥ पतिं विद्रवस्थात्मेदवरं शाश्वतं शि-वमच्युतम् । नारायणं महाजयं विद्रवातमानं परायणम् ॥ नारायणः परं उयोतिरात्मा नारायणः परः । नारायणः परं ब्रह्म तत्त्वं नारायणः परः ॥ नारायणः परे ध्याता ध्यानं नारायणः परम् । यच किश्वजगत्मारिमन् दृश्यते

वित्वनारायणक्षाव्ययोः सामानाधिकरण्याच किवो विष्णुरेवेति स्वीकार्य्यमित्याह-तैचिरीयके चेति। तद्गतायां बृहसारायणोपिनपिद चेत्यथः। विक्रतमङ्णोति व्याप्नोतीति विक्रवासम्। विश्वस्यं कं कल्याणं भावयस्युत्पादयतीति विक्रवासमुन। स्वक्रस्यां
विश्वं जगदाकारम्। प्रमिष्ठीपि पुनःपुनकिर्हदतार्था। पुरुष एव विक्रवामित्यन्वयः। विक्रवं कर्तृ तत्पुरुषक्ष्यवस्तुष्जीवति समोश्रयति।
यतो विक्रवस्य पति पाळकम्। आत्मनां ब्रह्मादिजीवानामित्रवरं नियामकम्। ज्ञेयेषु तन्त्रेषु मध्ये महानिति महाज्ञेयस्तं सुमुखुध्ययमित्वर्यः। ध्याता तदुपासकाणो ध्यानं च तदुभयं नारायण एव। अयमभेदव्यपदेशो व्याप्यव्यापकादनतिरिक्तमिति भावेनेव त तु स्वरूपेणेत्येतत् स्पुटपति यच्चित । यत् किञ्चिक्रमिति श्रूयतेषि वा ॥ अन्तवर्हिश्च तत् सर्वे व्याप्य नारायणः स्थितः" इत्यादिना । अत एवमुक्तं नारायणीये—"तत्त्वं जिज्ञासमानानां हेतुभिः सर्वतोमुखः । तत्त्वमेको महा-योगी हरिर्नारायणः प्रभु"रिति ॥ ३३ ॥

नारायणशब्दः खलु लक्ष्मीपतेः संज्ञा, तस्यामे-व णत्वविधानात । यदाह मगत्रान् पाणिनिः—"पूर्वपदा-रसंज्ञायामगः" इति । पूर्वपदस्थान्निमित्तात्परस्य नं-स्य णः स्यातः संज्ञायां न तु गकारव्यवधाने—इति तद्दर्थः । नारायणाः। अगः किम्—रुगयनमिति । तस्माद्विष्णुरेव सदाशिवशब्दितः । इतस्था सर्वश्रुतिस्मृ-तिव्याकोपः । तत्रैव च ब्रह्मविद्याद्वव्यपदेशब्रह्मपरमा-

क्षितोऽस्तीति च्यापकाद्वैतभावनया ध्यातृध्यानयोध्येयादभेद इत्यर्थः । भिन्नप्रद्वतिनिमित्तयोः शब्दयोरेकस्मिन्नर्थे द्यतिई सोमानाधिकरण्यस् । नारायणकावदो विष्णावेतेति भारतवाद्येः नाह-तन्वमिति । स्फुटार्थम् ॥ ३३ ॥

"आपो नारा इति प्रोक्ता आपो नै नरसूनवः। अयनं यस्य ताः पूर्व तेन नारायणः स्मृतः ॥ नराज्ञातानि तस्त्रप्रनि नारा-णीति विदुर्वधाः। तस्य तान्ययनं पूर्व तेन नारायणः स्मृतः इति कास्मृतेः । पुरुषाज्ञातानां कारणाम्भमां तस्त्रानां वा समाश्रयका स्क्षणीनः योगेन नारायणशब्दो विष्णोरेव समास्वयेत्वेत्व रमशब्दा विरुध्येरन् । तौ शब्दौ किल विष्णोरेवाभिधाय-कौ प्रसिद्धौ । शिवादिशब्दास्तत्रैव प्रवर्तन्त इति प्रागुक्तम् ॥ ३४ ॥

ननूमासहायत्रिलोचननीलकण्ठशब्दाः कथमत प्रवर्तेरान्निमित्तविरहादिति चन्मन्दमेतत्, तेषामर्थान्तर-सत्त्वात् । तथा हि—उमा कीर्तिः "उमाऽतसी हैमवती हरिद्राकीर्त्तिकान्तिष्वि"ति विश्वप्रकाशात् । सा सर्गादौ सहाया यस्य तम् । त्रिनेत्रं त्रीणि नेत्राणि भृतवर्तमा-नमविष्याद्विषयाणि ज्ञानानि यस्य तं त्रिकालज्ञमित्यर्थः । "वेदाहं समतीतानि वर्तमानानि चार्जुन । भविष्याणि च भूनानि मां तु वेद न कश्चन" इति स्मृतेः । नीलो मणिविशेषः स्वत्रणसाहर्यातिषियत्वात् कण्ठे यस्य त-

नन्विति। अत्र विष्णुपसे । निमित्तेति। पार्वेतीसाहिसादिकं प्रश्चितिषित्तं तदभावादित्यर्थः । सा कीर्तिः प्रश्चिहेतुतपा यस्य सहाया भवतीत्यर्थः । निधिविशेषो वेति निध्यन्तः स्रणामुपळसणम् । पदाशीर्वोदात् सकामभक्तातां सर्वे निययो

पाणितिसूत्राद्य्यवगतिस्याद्द-नारायण इत्यादिना । इतस्येति । विष्णोरिष कारणं सदाशिवान्योस्तीति स्वीकारे इत्यर्थः । तत्र-वेति । कैवस्योपानेषदि । ताबिति ब्रह्मपरात्मशब्दौ । प्रसिद्धौ अभितादिद्य ॥ ३४ ॥

मिन्द्रनीलमाणिहारिणमिलार्थः । निधिविशेषो वा नीलः क॰ठे यस्य स तथा । परोक्षवादैन विद्योपदेशप्रवृत्तेरत्र न शब्दस्वारस्यमङ्गो दोषः ॥ ३५ ॥

त्वद्मिमते सदाशिवे त्वेते शब्दा न प्रवर्चेरन् । पार्वतीपातित्वादीनां निमित्तानां तत्राभावात् । कार्य्ये कपाछिन्येव तेषा भावात् ॥ ३६॥

श्वेताश्वतरोपनिषदि च परब्रह्मभूतो विष्णुरेवोप-दिष्टः, ब्रह्मवादिनो वदन्तीत्युपकान्तस्य ब्रह्मशब्दस्या-पूर्तेरम्यासात्। "सर्वव्यापी स भगवान्", "एवं स देवो भगवान् वरेण्य" इति भगवच्छद्दोऽप्यम्यस्तः, स च विष्णौ मुख्यः । विष्णुप्रमेयं हि पुराण भागवतमित्याख्यायते ।

भवन्तीति भावः । नतु श्रुतिरेव कथमुपदिश्रावीस्पनाइ-परो-क्षेति ॥ ३५ ॥

स्वमतस्रुपपाद्य परमतेऽनुपवित्तमाह त्वदिति। तत्रेति । चिदेकरसेऽद्वितीये सर्वकारणे सदाशिवे इत्यर्थः । कार्य्ये इति । ब्रह्मपुत्रे कपाछिने रुद्रे इत्यर्थः ॥ ३६ ॥

श्वेताञ्चतरैश्च हरादिशब्दानुहिरक्किः स्वोपनिषदि सदाशिव एवासौ वर्णित इति चेत् प्रोक्तं तदप्यनुपपन्नमित्याह अवेतत्या-दिना। तस्मिन्निति । तस्मिन् विष्णावेवासुं भगवष्टब्ब्दं ब्युत्पाद्य पराश्चरो महर्षिः । तस्मादिति । इयं श्वेताश्वतरैः पठिता षडध्यायी । यदीति । सदाशिवो यो मया निरूप्यते स एव संभतेंति तथा भर्तेत्यादिना तस्मिन्नेवामुं व्युत्पाद्य पुन-निगमयति—"एवमेष महाज्ञव्दो मैत्रेष भगवानिति । परमब्रह्मभूतस्य वासुदेवस्य नान्यगः" इति श्रीविष्णु-पुराणे । तस्माद्विष्णुपरैवेयमूपनिषत । यदि सदाशिवो ऽपि ब्रह्मशब्दितत्वादिधर्मेति वाच्यं तर्हि संज्ञामात्रे एव विसंवादो न तु संज्ञिनीति यत्तिविद्विदेतत् ॥ ३७ ॥

ननु त्रिमूर्त्तिमध्यो विष्णुरुत्यत्तिमान् "ब्रह्मविष्णु-रुद्रेन्द्रास्ते सर्वे प्रसूयन्ते"इति श्रवणात गर्भोदशाधिनः पुरुषाद्वह्मविष्णुरुद्रास्त्रयो गुणावतारा मवन्तीति भागवत-

परं ब्रह्म स एव भगवानिति चेन्महाशैवो ब्रूयाचदा नाममात्रे भेदो नामी त्वेक प्वावयोगित्यर्थः। अयं भावः। अन्तिश्चन्दं त्वत्यासमाकं धृतभेव, चक्रोध्वेयुद्धः(?) तुल्लस्यादिके वहिश्चिहे धृते तु त कोषि तल्लेश्वः। ननु स्रतसंहितया निन्दितत्वाच्च ध्रियते भस्मति, रुषेक्षुण्द्वादिकं तु स्तुतःवाद्धियते इति चेत् ज्ञानाविज्ञम्भितया स्वत्याः शुवन पाण्यादौ शङ्क्षचक्रादिधारणं स्तुवता स्वमभुणा शक्तुः याद्दिशदेधुस्। न च तथा वदन् स्त्राध्यवाग् भवेदिति काशीखण्डयोग्यादिशदेधुस्। न च तथा वदन् स्त्राध्यवाग्यादिशदेधिकः स्वन्याकः

्र्यं महाजैवेऽपि निरस्ते कपाल्येकान्ती तज्जन्नादि श्रुत्वातिः स्विषः कोधताम्रनेत्रो वैतिण्डिकतयाः सन्दाधिष्ठातुर्विष्णोजेमस्पान प्रक्रिय।दर्शनाचेति चेत् । सत्यं, ब्रह्मरुद्रयोजीवत्वा-देव कर्मवर्योत्पर्यादिप्रकीर्तनम् । विष्णो"स्टवेकोऽपि सन् बहुधा योऽवभाति","एकं सन्तं बहुधा दृरयमानम्", "अजा-यमानो बहुधा विजायत" इत्यादिषु कर्मवर्योत्परयादिनिरा-सादप्रच्युतस्वरूपशाक्तिस्वभावस्य तस्य स्वसृष्टिपालना-य त्रिमूर्त्तिमध्ये स्वेच्छावताराविभीवादिपर्यायाभिव्याक्तिर-

लकस्यानित्वतां ववतुं प्रतिवर्चते नत्विति। नैवात्र विवित्वचर्यं भवतामाप संमातिर्यदस्तीस्याह गर्भोदकेत्यादि । अयं खलु श्करादियोनिजातत्वशस्त्रक्षतिक्यामत्वानि विष्णारपकर्षे कार-रुद्रस्य तस्माद्रन्कर्षेऽजातत्वशस्त्राक्षातिश्चवलत्वानि कारणानि स्वगोब्ट्यां जल्पति द्विजत्वाद्वेदमाश्रयन्त्रिप विष्णुविद्वे-षादस्फुरिततदर्थः सन् । समाधचे सत्रामित्यादिना । कर्मवश्यो-स्पन्यादीति । आदिना मृत्युः । युगकोदीत्यादेविंश्वकृप इत्यादे-र्क्रसा शम्भुरित्यादेश्च पूर्वोक्तस्मृतेवीध्यम्। एकं सन्तमिति। अजाय-मान इति पुरुषसक्ते । कर्मवश्योत्पन्यादिनिरासादित्यत्रादिपदा-स्कर्मवृदयो नाशस्त्रस्य नास्ति किंतिच्छया तिरोधिरवेच्छन् ग्रह चीन्नवयेयमित्यादौ वर्णते इत्यर्थः । अपच्युतेति । स्वभावः बालिम् । स्वभावः प्रकृतिः बीलिमिति धनञ्जयकाषात् । स्वेज्लयेति आत्मेच्छयाः निजलोकाः प्रपञ्चेऽवतरणं स्वेच्छावतारः। अत एवेति। श्रीवैष्णवेऽपि त्रीन् ब्रह्मादीन् परब्रह्मणः शक्तीरुक्तवा तेषु विष्णीः साक्षाद्रहात्वमुक्तवान् पराश्वरः । ब्रह्माविष्णुशिवा ब्रह्मशक्तयः । सर्वज्ञाक्तिमयो विष्णुः स्वरूपं ब्रह्मणः परम् । स परः सर्वज्ञकीनां

ति।अत एव "सृजामि तन्नियुक्तोहमि"त्यादौ विश्वपुरुष-रूपेण परिपातीत्युक्तं न तु तद्वस्यता तस्योच्यते ॥३८॥

सुबालोपानिषदि च तमःशिव्दतसृक्ष्मशक्तिकात्पुरुषाद्वह्माण्डं जातम् । तार्रमन् सहस्रशीषां एयपुरुषयपुषा स एवाविर्भूतस्तरमाद्वह्मरुद्धादिस्राष्ट्ररभूदिति श्रूयते । तदाहुः "कि तदासीत्तरमे स होवाच न सन्नासदसदिति । तरमात्तमः सञ्जायते तमसो भूतादिर्भृतादेराकाशमाकाशाद्वायुर्वायोर्राग्नरग्नरापोऽदम्यः पृथिवी तदण्डं समभवत् । तत्संवरसरमुष्यत्वा द्विधाऽकरोत् —अधस्ताद्भूमिरुपिष्टादाकाशम् । मध्ये पुरुषा दिव्यः । सहस्रशीर्षा
पुरुषः सहस्राक्षः सहस्रपात् सहस्रवाहुरिति । सोऽप्रे
भूतानां मृत्युमसृजत ज्यक्षं त्रिशिरस्कं तिपादं खण्ड-

ब्रह्मणः समनन्तरः। मूर्च ब्रह्म महाभाग सर्वब्रह्ममयो हरिरिति। ब्रह्मणः शक्तीनां ब्रह्मादीनां मध्ये परं श्रेष्टः यतः समनन्तरः मणष्टभेदः । यतो मूर्च ब्रह्म सान्द्रज्ञानानन्दराशि नैवं ब्रह्मा शिवश्र । सर्वब्रह्ममयश्र कृत्स्नब्रह्मस्वरूपस्तत्स्वांश इत्यर्थः॥ तौतु तद्विभिनांशौ जीवाविति भावः॥ ३८॥

सन्ताधिष्ठातुर्विष्णोः प्रव्रह्मत्यादेवाविभीवतिरोभावौ स्थातां न त्वितरयोरिव जनिविनाशौ । अतः श्रुतिशैल्यां ताभ्यां सद् तस्योत्पत्तिनोदीटर्यत इति भावेन तामुदाहर्जुमवतारयति धुवाः परशुं तस्य ब्रह्माविभेत् । सोयं ब्रह्माणमातिवेश । स मानसान् सहपुत्रानस्जन्ते ह विराजः सप्त मानसानस्ज-त । ते ह प्रजापतयो ब्राह्मणोऽस्य मुखमासीह्वाहू राजन्यः कृतः । ऊरू तदस्य यद्दैदयः पद्मां शुद्रो अजायत । चन्द्रमा मनसो जातश्रक्षोः सूर्यो अजायत। श्रोत्राह्मयु-श्र प्राणश्र हदयात् सर्वमिदं जायते। अपानान्निषादा य-क्षराक्षसगन्धर्वा अस्थिभ्यः पर्वता छोमभ्य औषधिवनस्य-

छेत्यादिना । तदाहुरिति । तं गुरुं शिष्याः पृच्छन्तित्यर्षः ।
प्रष्ट्रच्यमाह किमिति । स्रष्टेः पूर्वमिननाशि वस्तु किं तदासीदिति । एवं पृष्टः स गुरुस्तस्य शिष्यरुन्दाय होन्नाच सदित्यादि ।
स्रष्टेः पूर्व यद्वस्त्वासीत् । तम्न सत् । तेजोबक्रक्ष्यं स्पृष्टं नेत्यर्थः ।
नाष्यसत् । प्रधानमहदादिरूपं स्थ्यं नेत्यर्थः । न च सदसत् ।
वियद्वायुक्षं स्थूलं स्थ्यं च नासीदित्यर्थः । तहिं किमासीदिति
चेत्तत्वित्रक्षणं तमःशक्तिकं ब्रह्मेवासीदित्यकं बोध्यम् । तस्मात्
स्वित्रिजीनक्षेत्रज्ञगणनुभुक्षाभ्युदितानुकम्पादीक्षिततमसो ब्रह्मणस्तमः सञ्जायते प्रधानशरीरकाक्षर्व्यञ्जनाभिम्रुख्यमभवत् । तमसोऽक्षरशिव्देवोऽन्यक्तशरीरकाक्षर्व्यञ्जनाभिम्रुख्यमभवत् । तमसोऽक्षरशिव्देवोऽन्यक्तशरीरकाक्षर्व्यञ्जनाभिम्रुख्यमभवत् । तस्मात्
सार्विकादिन्द्रियदेवता मनश्च । राजसादिन्द्रियाणि दश्च । तामसात्त्रकादिन्द्रियदेवता मनश्च । राजसादिन्द्रियाणि दश्च । तामसात्त्रकादिन्द्रपदेवता मनश्च । राजसादिन्द्रियाणि दश्च । तामसात्त्रकार्त्रात्त्रकात्तन्यात्रद्वारा खादीनि पञ्चत्यग्रिमप्रलयस्वत्यनुसारेणदं व्याख्यातं बोध्यम् । स स्रक्षमे भाववे निक्रपितं द्रष्ट्रच्यम् । सोग्रे इति । अत्रे मथमं स सहस्रभीक्षं विष्णुर्यु-

तये। ललाटात् कोधजो रद्रोऽजायत। तस्यैतस्यैतस्य म-हतो भृतस्य निश्वसितमेतद्यहर्ग्वेदः" इसादिना॥३९॥

शतपथे च श्रूयते "भूतानां पतिः संवत्सरे उ-षिस रेतोऽसिञ्चत्। तत् संवत्सरं कुमारोऽजायत सोऽरो-दीतं प्रजापतिरत्नवीत्। कुमार कि रोदिषि यत् श्रमा-त्त्वनसोऽधिजातोऽसीति। सोऽत्रवीदनपहतपाप्मा वा अह-मस्मिनाम मे धेहि पाप्मनोऽपहत्या इति। तं प्रजापति-

तानां प्राणिनां मृत्युं संहारकं रुद्रभस्त निदित विष्णुपुत्रो रुद्रः । तस्येति। तस्माद् रुद्रात्। सोयं रुद्रा ब्रह्माणमानिवेशेति पुनर्ब्रह्माण्यानिवेशेति पुनर्ब्रह्माण्यानिवेशेति पुनर्ब्रह्माण्यानिवेशेति पुनर्ब्रह्माण्यानिवेशेति पुनर्ब्रह्माण्यानिवेशेति । स विष्णुनाधिष्ठियो ब्रह्मा सह युगपदेव मानस्मान् सनकार्द्राश्चतुः । सप्त मरीच्यादीन् मानसान् स ब्रह्माऽस्ट्रजत् । प्तन्धस्म अर्थेवेष्णवे। वैत्रस्वते च महति वारुणे वितते कतौ । जुह्मानस्य ब्रह्मणो वै प्रजासर्ग इहोच्यते ॥ पूर्व यत्र तु सप्तर्पति । अस्य हिन्द्रमान् सप्त प्रजापतयो वस्तुः । ब्राह्मणोऽस्येति । अस्य हिन्द्रणार्भश्चरीरकस्य विष्णोः । ललाटादिति । यो ब्रह्माणमाविवेशे स रुद्रस्तस्य लल्लाटादुद्वभृदिश्चर्थः ॥ ३९ ॥

श्वतपथे चेति । यजुर्वेदे श्वतपथे षष्टे काण्डे तृतीये ब्राह्मणे विच्छिद्य विच्छिद्येदं वाक्यं स्थितं वोध्यम् । भूतानामिति । सर्वे-श्वराद्विष्णोरुत्वचो रुद्रो ब्राह्मणमाविश्य स्थितः । अथं भूताना पतिर्व्वह्मा रुद्रात्मकं रेत उपसि योनावसिश्वत् । अनपहतपापा विष्यापो नाहं नामकरणाद्विनास्मि । अतो मे नाम धेहि।नामा- रब्रशीत रुद्रोऽसीति तस्य तन्नामाकरोदिग्नस्तद्रुवर्म-भवत । अग्नि वै रुद्रे। यद्रशेदीत्तस्माद्रुद्रः । सोऽब-वीत ज्यायान् वा अहमस्मि देह्येवं नामेति । तं प्रजा-पतिरब्रवीत् भवोऽसीति शर्वोऽसीति ईशानोऽसीति पशुपतिरसीति भीमोऽसीति महादेवोऽसीति । प्रजापति-देवानस्जत् । ते पाप्मना संवीता अज्ञायन्त ने विरूपा-क्षाय ब्रह्मणः पुत्राय ज्येष्ठाय श्रेष्ठायामोघाय कर्मा-भिपतये। सोऽब्रवीत् वरं वृणीष्ट्रा अहमेव पशुनाम-भिपतये। सोऽब्रवीत् वरं वृणीष्ट्रा अहमेव पशुनाम-

इह हि परस्य भगवतः परमकारणत्वं तस्माद्ध-

न्तराण्याकाङ्क्षत्राह-"ज्यायानिति"। ते ज्येष्ठपुत्रोऽहमस्मि । एवं नाम मे देहि येन मे ज्येष्ठस्य ज्यात स्यादित्यथः। एवं रुद्रमुखनामानि च तस्य कृत्वा सोऽन्यात् पुत्रानस्रजादित्याह् — "मजावितिरिति"। ते देवा अकृतनामानः पाप्मना संत्रीता ज्याप्ता एव सन्तो ऽजायन्त जाताः । अय कृतनामानस्ते निष्पाप्मानो ज्येष्ठस्य रुद्रस्यानुयायिनो बभूव्रित्याह—विक्तवाक्षायेत्यादि । क्रियार्थोः पपदस्येत्यादिस्त्राच्चतुर्थो । तमनुकूलयितुमित्यर्थः । ज्येष्ठाया- तिक्रलाह्याय । अभोघाय सफलाय फलदात्रे चेत्यर्थः । कर्मा- चिपतये वैदेकक्मेपवर्तकाय । स ब्रह्मा रुद्रमत्रतीत् वरं स्पिन् च्येति । स रुद्रो वरं वत्र । अहमवेति । प्र्नां जीवानाम् ॥४०॥ एवं श्रुतिशैलीक्षेत्रसृहस्य तद्यं योजयति इहति । सुवालो-

ह्मरुद्रयोरुत्पत्तिः रुद्राद्भह्मणो भीतिः । रुद्रस्यानप्रहत-पाप्मत्वं चावगम्यते । न चैवं विष्णोः श्रूयते । तस्मात सर्वेश्वरो विष्णुश्चीरेषु मिल्लितो राजेव जगतकार्य्याय देवेषु प्रविष्टरतस्य स्वेच्छामिन्यक्तिर्जनमेत्यमिधीयते । यच्च दिन्यमिति ज्ञानान्नृणां जन्मानवृत्तिरिति श्रीमगवता-मिहितम । जन्मकर्म च मे दिन्यामित्यादि । तस्मा-ज्ञिमूर्त्तिमध्येऽवतीणों विष्णुः साक्षात् सर्वेश्वर इति सिद्धं

पतिपदि शतपथनाह्मणे चेत्यर्थः । तस्माद् ब्रह्मस्ट्रपोरुत्पतिरिति ।तस्माद्विष्णोरुत्पत्तिनोंका । यदसौ स्वयमेव विष्णुरिति
भावः । तयोरुत्पत्तिमयानामत्वहेतुकसपापत्वानि जीवत्वे छिद्वानि । न चैवं विष्णोरिति । नित्यविग्रहत्वात् सर्वेशत्वाद्विद्याविध्वंसिस्वात्मकनामत्वाच्च स्वप्नेषि नामूनि सम्भवन्ति ।
अविकाराय नित्याय परमात्मने सर्वकरूप्याय विष्णवे सर्वजिष्णवे । पापे गुरुणि गुरुणि स्वत्ये स्वत्यानि तद्धिदः ।
मायश्चित्तानि मैत्रेय जगुः स्वायम्भुवाद्यः । मायश्चित्तान्यशेद्वाणि तपःकमीत्मिकानि वे । यानि तेषामशेषाणां कृष्णाद्वस्मरणं परम् । कृते पापेऽनुताषो वे यस्य पुंसः मजावते ।
मायश्चित्तं तदेवास्य हरिसंस्मरणं परिनत्यादि श्रीवैष्णवात् ।
स्वयं तिहं ब्रह्माविष्णुरुद्देन्द्रास्ते सर्वे मस्यवन्ते इति श्रुतिः कथं
सङ्गता तत्राह —तस्मादिति । न हि नगरवार्वविजिज्ञानुचैवित्वशैरवेशेन चौरेषु मिळितश्चीरः श्वयते वक्षतुपित तु तेषा

तस्य देवताविशेषत्वम् ॥ ४१ ॥

इति सिद्धान्तरत्नाख्ये भाष्यपीठके विष्णुपारस्यनिर्णकरतृतीयः पादः ॥ ३ ॥

नियन्तैव स बाच्य इत्यर्थः । स्फुटार्थमन्यत् ॥ ४० ॥ इति श्रीगोविन्दभाष्यपीटकटिष्यण्यां तृतीयः सुद्रर्शनपादी व्याख्यातः ॥ ३ ॥

The same of the sa

\*\* FREE TO LANGUE TO THE TOTAL OF THE STREET OF THE STREET

## चतुर्थः पादः । 💎

The said of the said of the said

अताहु:-द्विविधानि वाक्यानि श्रूयन्ते-सगुण-विषयाणि निर्गुणविषयाणि च । "यः सर्वज्ञः सर्वविद्यस्य ज्ञानमयं तपः""एष आत्मापहतपाप्माविजरे। विमृत्यु"रि-त्यादीनि सगुणब्रह्मपराणि । "एको देवः सर्वभूतेषु गूढः सर्वव्यापी सर्वभूतान्तरात्मा कर्षाध्यक्षः सर्वभूताधि-

त्तियेन पादेन देवतैनयादिनादिनः शैवांश्च निरस्य
प्रथमादिपादाभ्यां सिद्धे दिन्यगुणकर्मणि विज्ञानानन्द्विग्रहे सर्वेश्चे
परब्रह्मणि स्थिरीकृते तमसहमानाः साङ्ख्यसौयत्क्कायाद् रुम्बनाः केवलारमैक्यवादिनः मर्यवितष्टन्ते द्विविधानीत्यादि-ना । बाङ्येपादोऽयं तत्पूर्वपक्षदन्दग्रकानां मक्षकस्वादिति । बद्-न्ति य इति । सर्ववित्रित्योपल्यवसर्वसम्पत् । तप आलोचनम् । एक इति काउके। एको द्वितीयभेदासहः । देवो द्योतमानश्चिदक-मातुः । सर्वेषु भृतेषु खादिषु गृदः । ''चतुर्विधेषु जीवेषु पृषि-व्यादिषु पश्चसु अतीते देवयोनौ च भृतशन्दं मयुख्वते'' इति इलायुषः। सर्वाणि तानि बहिरन्तश्च व्याप्तुवन् सर्वव्यापी सर्वेषां भृतानां वद्विविस्कुलिङ्गन्यायेन स्वस्मान्मायाया विक्लिश्चानां चित्य-स्थायुनां चतुर्विधानां जीवानामन्तिनेयमयन् सर्वभूतान्तराह्याः व्यवहर्वृणां तेषां कर्मकुलान्यप्रयन्त सर्माञ्चाह्याः वेश्वन्वस्थितः वासः साक्षी चेताः केवलो निर्गुणश्च'''सलं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मे''त्यादीनि तु निर्गुणब्रह्मपराणि ॥ १ ॥

तत्र सगुणवाक्यानां न गुणविधाने तात्पर्यम । तदनुवादमात्रेणैव चारितार्थ्यात् । निर्गुणवाक्याविरोधाय तदेकार्थताया युक्तेश्च । तस्मात् सर्वैविदैः निर्गुणमेव छक्ष्यं न तु सर्वेश्वरो विष्णुरेव तेषामर्थ इति ॥ र ॥

सर्वभूति शिवासः तेषां ग्रभाश्यभयोः साक्षाद्दृष्टृत्वात् साक्षी ।
तेषु ज्ञानान्यर्पययंश्चेताश्चेतियता । वस्तुतस्तु केवलो विशुद्धः ।
यतो निर्मुण इति पूर्वपक्षार्थः । सिद्धान्तार्थेप्येवं वोध्यः । एकः
ग्रुख्यः । "एके ग्रुख्यान्यकेवला" इत्यमरः । देवः सर्वाराध्यः ।
सर्वेषु भूतेषु जीवेषु गृदस्तेषां हृद्दतीं । प्राप्तं परिच्छेदं निरस्यित
सर्वच्यापीति । वियद्वत्ताटस्थ्यं निरस्यति सर्वभूतान्तरात्मेति ।
दयालुतामाह—कम्मोध्यक्षः इति । तेभ्यः कम्मेफलानां दातेत्यर्थः ।
सर्वेषां तेषां भूतानामधिवामः परमाश्रयः । एवमपि निर्लेष इत्याद्यसाक्षीति । जीदासीन्येन तत्र तत्र स्थित इत्यर्थः । चेत्यश्चित्स्वभावः । यतो निर्मुणो माययाऽनाष्ठात इति ॥ १॥

यद्येवं तिहै द्विरूपं ब्रह्माऽस्तु । नेत्याह-तत्र सगुणेति । गुण-विधाने तात्वर्येण गुणावेदने । तदनुवादेति । देवेषु महर्षिषु पार्थिवेषु चोंग्रपुण्येषु दृष्टा थेऽपहतपाप्मत्वादयो गुणास्तान् ब्रह्मणि निर्मुणे-ऽपि हृत्येवशाय वेदो निगदतीत्येतावतैव तस्योपश्चीणत्वात् । तदे-केति । निर्मुणवाक्याविरुद्धताया इत्यर्थः । कथं सेति चत्तत्राह् तस्मादिति । सर्वेगुणावेदिभिर्वेदवाक्यैरित्यर्थः । निर्मुणं चिन्मात्र-मेक्सिति बोध्यम् । तेषापिति । द्विविधानां वाक्यानापित्यर्थः ॥ शी मन्दमिदम् । गुणानामनन्तराप्राप्तानुवादसम्भ-वात् । तत्प्राप्तस्य हि किर्त्तनमनुवादः । न च ते गुणाः प्रत्यक्षादिप्राप्ताः किन्त्वौपनिषदा एवं । पारमार्थिकाश्च ते "परास्य शक्ति"रित्यादौ स्वामाविकीतिश्रवणात् "इमे चान्ये च भगवित्रत्या यत्र महागुणाः । प्रार्थ्या महत्त्वामिच्छद्-भिने वियन्ति स्म किर्हिचिदि"ति नित्यत्वस्मरणाच । अत एवेदं हरवाक्ये तारिमन् यदन्तस्तदन्वेष्टव्यमिति मुमुक्षुमृग्यत्वं तेषामुक्तम् ॥ ३ ॥

यत्त्वाहुर्वाचं धेनुमुपासीतेत्यादिवत सगुणवा-क्यान्युपासनार्थानि । उपासनया विमृष्टा हृदृत्ति-र्निर्गुणं सूक्ष्मं प्रवेक्ष्यतीति । इतस्थोपासनायाः कार्यत्वे

पत्याचष्टे मन्द्रिमिति । तत्याप्तस्य मानान्तरस्यस्य ।
ननु देवेषु महर्षिष्वत्यादियुक्तया गुणानां प्रत्यक्षादिप्राप्तिर्वक्तच्येति चेत्रज्ञाह न च ते इति । नन्द्र्यनिषद् किष्पतान् गुणान्
बूते तत्राह-पारमाथिकाश्चेति । इमे चेति प्रथमस्कन्ये धर्मदेवतां
प्रति पृथिवीदेच्या वचनम् । भगवन् हे धर्म ! यत्र कृष्णे इमे
सत्यादयः कथिताः । अन्ये चाऽकथिता नित्या महागुणाः
किर्हिचिद्षि न वियन्ति च्यवन्ते । यत्ते नित्याः । तिस्मिन्निति ।
दहरे ब्रह्माणि यद्गुणाष्ट्रक्रमन्तःस्वक्ष्पभूतमस्ति तदन्वेष्ट्यं मृग्यमित्यर्थः। किष्पतत्वे मोक्षार्थिभिर्मुग्यं तन्न स्यादिति भावः ॥ ॥ ॥
युक्तयन्तराणि निराकरोति यक्तित्यदिना । अभेनी

गुणेषु तात्पर्ये च वाक्यभेदापिति । तिदिदमिविचारि-ताभिधानं तेषु वाक्येषूपासनापदाऽदर्शनात् । तत्पद-विरिहणामिष तेषां तदर्थत्वकरुपनायामात्मेत्येवोपासीते-त्यादीनामिष तदर्थत्वापत्तेः । किञ्च—आनन्दादयः प्रधा-नस्य व्यतिहारो विशिषानित हीतरविद्यत्रानन्दादे जीवेशा-भेदस्य वोपास्यत्वेपि तात्त्विकत्वं परैष्ठक्तम् । तद्यत् सा-वेद्दयादेरिष तिर्लंक न स्यात् ॥ ४ ॥

वाचि यथा घेतुत्वं तथा निर्मुणे ब्रह्मणि स्युणस्वमुपासनार्थं कर्ल्यनीयमित्यर्थः । प्रवेक्ष्यन्ते आस्वाचन्द्रन्यायेन । इत्ररथोन् पासनार्थत्वाभावे । तेषु यः सर्वद्धः इत्यादिवाक्येष्ठ । तत्यदिर्हिणाम्रुपासनापद्द्यन्यानाम् । तद्र्यत्वापत्तेर्वपासनार्थत्वपसङ्गात् । आत्मत्वादिधर्माणाम्रुपासनार्थत्वेन कल्पितत्वात् ब्रह्मणो नात्मन्वापिति भावः । यदुपास्यं तत्कल्पितामिति भवतापि न अक्यं वक्षं स्वोक्तिच्याघातादित्याह् — किं केत्यादि । आनन्दाद्य इसादिकं ब्रह्मसुत्रद्वयम् । तत्र प्रधानस्य ब्रह्म आनन्दाद्य इसादिकं ब्रह्मसुत्रद्वयम् । तत्र प्रधानस्य ब्रह्म आनन्दक्पत्वादयो धर्मा जपास्या इति पूर्वसूत्रार्थः । "त्वं वा अहमिसम् भगवो देव ते अहं वे त्वमासि तत्त्वमित ब्रह्मभावेन जिवभिति चाव्यानि जीवभावेन ब्रह्म विशिवन्ति ब्रह्मभावेन जीवभिति चाव्यानि परस्पराभेदः सिद्धः इति परस्पत्र-स्पार्थः शङ्करेण भाषितः । अत्राऽऽनन्दादेर्जीवब्रह्माभेदस्य चोन्पास्यत्वेऽपि तात्विकत्वं यथा केत्रलाद्वेत्वादे स्वीक्रियते तथा सार्वेद्यादेरपि तत्तत्त्वाक्षिमिति क्रुतस्रपत्ने इति मावः ॥ ४ ॥

न चोभयविधवाक्यावलोकाहिकल्पः कदाचितः समुणं ब्रह्म कदाचित्तु निर्गुणमिति वाच्यं, सिद्धे बस्तुनि विकल्पाभावात । न हि बन्हिरुष्णः कदाचित्तुः श्रीत इति शक्यमभिधातुम् । अनुष्ठाने तु साध्ये स स्यात । षोडशिग्रहणाग्रहणाभ्यामतिरात्रवत , उदितानु-दितहोमवच ॥ ५॥

यत्तु सगुणवाक्यानां व्यावहारिकगुणविधायित्वं निर्गुणवाक्यानान्तु पारमार्थिकगुणाभावबोधकत्वमित्याहु-स्तदतीव मन्दम्, व्यावहारिकत्ववाचिपदाभावादः गुणानां मृषारवेन तिहिधायिनां तेषामप्रामाण्यापत्तेः।

अथ ब्रह्मणो द्वैरूप्यं निरस्यति न चेत्यादिना । सिद्धे निः
पन्ने ब्रह्मणि । अनुष्ठाने यागहोमादौ कर्मणि । साध्ये कुतिनिपाग्रे इत्यथेः । स विकल्पस्तमुदाहरति पोडशीति । पोडशी
सिक्षयपात्रविद्यारः । अतिरात्रं कर्मविद्यारः । 'अतिरात्रे पोडशिनं
गृह्णाति' 'नातिरात्रे पोडशिनं गृह्णाती'ति श्रवणात् । पोडशियोगायोगाभ्यामतिरात्रं द्विरूपम् । अनुदितहोमनिन्दयोदितहोम उदितहोमानिन्दयानुदितहोमश्च श्रुत्या विहित इत्युदितानुदितकाळयोगेन द्विरूपो होमः ॥ ५ ॥

यन्त्रित परसुटार्थम् । गुणानामिति । त्वन्मते गुणाः सर्वे करिपतत्वान्म्रपाभृता एव ततस्तद्वाचिनां वेदवचसां 'एक' वन्ध्र्यासुनो भाती'स्यादिवद्यामाण्यापचेस्तव नास्तिकतापाचीर षोडाशिग्रहणाग्रहणयोस्तत्तदापत्या पूर्वतन्त्राविरोधापत्ते-देच । सदेव सौम्येति श्रुतसत्त्वस्य मृषात्वेन ब्रह्मणः शून्यमावापत्तेश्च । "असन्नेव स भवति असद ब्रह्मोति वेद चेत् । आस्ति ब्रह्मोति चेहेद सन्तमेनं ततो विदु"-रिस्तत्रासहादिनं निन्दित्वा सहादी स्तूयते तच्च पीड्येत ॥ ६ ॥

तस्मात सगुणवाक्यानि मानान्तराप्राप्तानछौकि-कान् गुणान् विद्ध्युरेव । निर्गुणवाक्यानि तु प्राकृतां-स्तान्त्रिषेधेयुरिति व्यवस्था । "मां भजन्ति गुणाः सर्वे निर्गुणं निरपेक्षकम । सुहृदं प्रियमारमानं साम्यासङ्गा-दयोऽगुणाः ॥ सत्त्वादयो न सन्तीशे यत्र च प्राकृता गुणाः । स शुद्धः सर्वशुद्धेन्यः पुमानाद्यः प्रसीदित्व"ति

स्यादिति षष्ठे पादेऽस्य विस्तरः स्यात् । तत्तदापत्येति । षोडर् शियोगो व्यावहारिकस्तदयोगस्तु पारमार्थिक इति प्रसत्त्वा पूर्वमीमांसाविरोधपसङ्गादित्यर्थः । न हि जैमिनिनैवमङ्गी-क्वतमिति भावः । श्रुतमन्वस्येति । श्रुत्युक्तस्य सत्तालक्षणस्य ब्रह्मथमस्येत्यर्थः । स्फुटमन्यत् । गुणमिथ्यात्ववादिनि दोषद्वयमेत-दुदुष्परिहरम् ॥ ६ ॥

ः उक्तमर्थं योजयित तस्मादिति । विद्ध्युस्तात्पर्येण प्रति-पादयेयुः । मामित्पेकादशे । अगुणाः सन्वादिगुणविकारान भवन्त्यपि तु स्वरूपानुवन्धिन एव ते इत्यर्थः । सन्वादय इति स्मरणात्। "स सर्वभूतप्रकृतिर्विकारगुणांश्च दोषांश्च मुने व्यतीत" इति विकारात्मकात् गुणाज्ञिषेधता पुन"र-नन्तकल्याणगुणात्मकोऽसां विति खरूपानुबन्धिनः क-ल्याणगुणान् स्वीकुर्वता श्रीपराशरेण स्फुटीकृतासौ ॥॥॥

िनर्गुणवाक्येऽपि साक्षित्वादयो धर्मा निर्दिष्टाः । इतरथा निमित्तमन्तरा साक्ष्यादिशब्दास्तिसम् प्रवर्तेरन् समन्वयाध्यायश्च पीड्येत । तत्र खलु गुणान् प्रवृत्ति-निमित्तानि स्वीचकार भगवान् सूत्रकारः-अन्तस्तद्-

श्रीवैष्णवे । प्राकृता न सन्तीत्युक्तरेपाकृताः सन्तीत्यागतम् । ते च ग्रुद्धत्वादयो बोध्याः। उक्तां व्यवस्थां प्रस्फुटयति-स सर्वेति । असौ व्यवस्था ॥ ७ ॥

नजु नैर्गुण्यवोधकानामिष वचसां जागक्कस्वाह्रह्मणो द्वैकृष्यं दुष्परिहरमिति चेत्रत्राह्-निर्गुणेति । इत्रत्था धर्माभावे ।
निमित्तमन्तरा धर्म विना । तिस्तित ब्रह्मणि । अन्तरित्यस्याभ्यः । 'य एषोऽन्त'रित्यादि छान्दोग्यवाक्ये । आदित्यान्तःस्थो
हरिरेव बोध्यः । कुतः—हिरण्यत्वपुण्डरीकाक्षत्वापहत्तपाप्तत्वादितद्धमोंक्तिरिति अन्तर्यामीत्यस्यार्थः । यः पृथिव्यां तिष्ठनित्यादिवृहदारण्यकवाक्ये ऽधिदैवादिपदोपेतेषु वाक्येषु अतोऽन्तर्यामी हरिवींध्यः । कुतः पृथिव्यादिस्वेविकार्यायः
सनामृतत्वादित्द्धभौकिरिति अद्दर्यप्याद्यस्यार्थः । अथ पुरा
स्था तदक्षरमिणम्यते यत्तद्दर्यमग्राह्मस् । दिव्यो हम्पूर्वः

धर्मापरेशात्, अन्तर्याम्यधिदेवादिषु तद्दधर्मन्यपदेशात्, अहदयत्वादिगुणको धर्मोक्तेः, सर्वधर्मोपपत्तेश्च ॥ ८ ॥ सर्वश्चन्दावाच्ये छक्षणा तु न समस्तीत्युदितं प्राक् । चिन्मात्रादिशन्दस्य पुनर्लक्षणायां छक्ष्यस्याचैतन्यत्वम् । भागत्यागरुक्षणा त्वत्र न सम्भवेहिरुद्धभागाभावादिति तुच्छमेतत् । इत्थं च निर्मुण इत्यनेन गुणनिषेधाय सा-क्षित्वादिधमीनुक्तिरिति बारुजाविपतमपि दूरापास्तम् । श्रुतिप्राप्तस्य साक्षित्वादेः श्रुत्यानुवादो न सम्भवतित्युक्तं प्राक् । तस्मादप्राकृतानन्तगुणरत्नाकरो हिरः सर्ववेद-वाच्यः॥ ९॥

पुरुष इति मुख्कवाक्ये ऽहरूयत्वादिधर्मा हरिवोध्यः । कृतः— यः सर्वेद्धः इत्यादितद्धर्मकथनादिति ॥ ८॥

नतु साक्षित्वादिगुणत्यागेन चिन्मात्रं छक्ष्यमिति चेत्रत्रा-ह-सर्वेति। सोऽयं देवदत्त इत्यत्र छक्ष्यं पिण्डमात्रश्चदेन वाच्यं हष्टं-तद्वत्तवापि साक्ष्यादिश्वद्वछक्ष्यं चिन्मात्रश्चदेन वाच्य-धेव स्थात्। त्वया खळु सर्वश्चदाच्यं छुद्धं स्वीक्रियते । स्थमधुना ताहशे छक्षणामाश्रयसीति भावः। ननु चिन्मात्रश-ब्दस्य चेत् पिण्डमात्रश्चद्वच्छितं त्रूषे तस्यापि मया छक्षणा कार्येति चेत्रत्रानिष्टं दर्शयति—चिन्मात्रादीति। चिन्मात्रे सा छ-सण्येव न सम्भवतीत्याह—भागेति। श्रुतीति। एकेनोक्तस्मार्थः स्य ततोऽन्येन कीर्तनमनुवादः। तस्मादिति। गुणवान् हिर्वेक् दवाच्य इत्थरेः॥ ९॥ निर्गुणिवन्मात्रं त्वलीकमेव । "न तत्समश्राभ्य-धिकश्च दृश्यते", "मचः परतरं नान्यत् किश्चिद्दित् धन-ज्जये"त्यादिश्चतिस्मृतिभ्यः।गुणवानेवाऽनुरागिवषयो न त्व-गुणस्तौच्छ्यात । मोक्षश्च सगुणज्ञानादेव । "यदा पश्यः पश्यते रुक्मवर्णं कर्तारमीशं पुरुषं ब्रह्मयोनिम् । तदा विद्वान् पुण्यपापे विध्य निरञ्जनः परमं साम्यमुपैति" "भोक्तारं यज्ञतपसां सर्वभूतमहेश्वरम् । सुहृदं सर्वभूता-नां ज्ञात्वा मां शान्तिमृच्छती"त्यादिस्मृतिभ्यः॥ १०॥

ननु विष्णोरेव वैदवाच्यत्वे "यतो वाचो निवर्त-न्ते अप्राप्य मनसा सह", "यदवाचा ऽनम्युदितं येन वागम्युद्यते तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं यदिदमुपा-सते। यच्छ्रोत्रेण न शृणोति येन श्रोत्रमिदं श्रुतम्।

अथ शब्दशक्तेर चिन्त्यत्वादेव पहित्ति निर्मानि सानि छ-सर्णा च विना साह्यादिशब्दाश्चिन्मात्रं प्रकाशयेयुरिति चेत्त-बाह निर्भुणेति । अङीकं मृषा । न तिह्त्यादिवाक्यैः सगुणाद-न्यस्य चिन्मात्रस्योत्कृष्टस्य प्रतिषेषात् । तया कुम्रष्ट्या स्वगोष्ट्यां साथितोऽपि निर्भुणो न पुमर्थ इत्याह-गुणवानिति।दुःखहरः सु-सार्षकथातुरागयोग्यो, न तु तिद्वेछक्षणः । ततोऽपार्थस्ते श्रम इति भावः । सगुणस्य पुरुषार्थत्वं दर्शयति मोक्षश्चेति । यदेति सु-ण्डके । भोक्तारमिति श्रीगीतासु ॥ १० ॥

विष्णोः सर्वेवेदवाच्यत्वमाक्षिपति-नन्विति । यत इति तै

तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं यदिदमुपासते" इत्यादिश्रुतेः, "यतोऽप्राप्य निवर्तन्ते वाचश्च मनसा सह । अहं वान्य इमे देवास्तस्मै भगवते नम" इत्यादिस्मृतेश्च का गतिरिति चेन्न । साकत्यावाच्यतायास्तद्गतेदेशियेष्यमाणत्वात् । सार्वइयादयः शब्दाः सार्वइयादिना निमित्तेन भगवति प्र-वर्तन्ते । निर्गुणादयस्तु नैर्गुण्यादिनेति कृत्स्नवेदस्य भगवत्परत्वम् । इत्थं च सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ति इत्यादिश्चितिस्मृत्यबाधः ॥ ११ ॥

तिदंदं शुद्धस्य पूर्णस्य विष्णोर्वेदवाच्यत्वं भगवता सूत्रकारेणोक्तम्-ईक्षेतर्नाशब्दम-इसिमझिकरणे वेदेषु वाच्यत्वदर्शनादशब्दं ब्रह्म न भवति किन्तु शब्दवाच्यमेव भवतीति भाषितं च । यत्त्वशब्दमिति प्रधानं व्याचष्टे

त्तिरीयके । यतो ब्रह्मणो बाङ्गनश्च निवर्तत इत्यर्थः । यदिति । केनोपनिषदि । यद्वस्य वाचाऽनभ्युदितं पोक्तं नेत्पर्थः । अभ्युद्धः ते प्रकाइयते । नेद्मिति । इदं मनः प्रभृति ब्रह्म नेत्यर्थः । यदिति न श्रूणोति न श्रूपते । यत इति तृतीये मैत्रेयवचनात् । का गनितिति । एषु वाच्यत्वपतिषेधाछक्ष्यता तु भवेदिति भावः । ततश्च सवैवेदवाच्यत्वक्षतिरिति स्फुटार्थमन्यत् ॥ ११ ॥

उक्तेऽर्थे व्याससंप्रतिमाह-तदिद्मिति।व्याख्यान्तरं निरा-करोति यश्विति। व्याचष्टे क्षेत्रछाद्वैती। तस्यापि प्रधानस्या- तत्र तस्याप्यजामेकामित्यादिशब्दवाब्यत्वात् ॥ १२ ॥

किश्व विज्ञानकाण्डं साक्षादेव ब्रह्म प्राह—"तं त्वीपनिषदं पुरुषं पृच्छामी'ति श्रुतेः। कर्मकाण्डन्तु ज्ञानाङ्गकर्मप्रतिपादनात् परम्परयेति "तमेत्रं त्रेदानुवचनेन ब्राह्मणा विविदिषन्ति यज्ञेन दानेन तपसा नाशकेने'ति श्रुतेः "यतः प्रवृत्तिर्भूतानां येन सर्वामदं ततम्।
स्वकर्मणा तमभ्यच्यं सिद्धि विन्दित मानवा" इति स्मृतेश्च ॥ १३ ॥

ननु वृष्टिपुत्रस्वर्गादिफलकानि कर्माणि विदधा-नोऽसौ प्रतीयते । मैवम् , तथा तद्विधानस्य प्ररोचना-जनकरवात । कारीर्थादिफलस्य वृष्ट्याद्देष्टरवेन वेदे

पीत्ययः। अजामेकामित्यादिमन्त्रेऽजाशब्देन प्रधानमुच्यते॥१२॥
नितु ज्ञानकाण्डे विष्णोर्वाच्यता शक्या वक्तुं, कर्मकाण्डे तु
न शक्यते वक्तुम्। तत्र हि साङ्गसेतिकर्तव्यताकं कर्मेव प्रति-पाद्यामिति चेत्रत्राह-किश्च झानेति। तं त्विति वृहदारण्यके। व्यपनिषदा प्रतिपाद्यते औपनिषदः। शैषिकोऽण्।तमेतिमिति तत्रेव। तं परमात्मानम्। अत्र वेदानुवचनादीनां कर्मणां विविदिषाङ्गत्वं विस्फुटम्। यत इति श्रीगीताम्नु। सिद्धं स्वपरात्मज्ञानलक्षः

्रः अत्राशङ्कते–नन्विति । 'कारीर्यो यजेत दृष्टिकाम' इत्यादिः को देदो दृष्ट्यादिकलकानि कर्माणि विष्रते न तु विष्णुकलक सश्रद्धस्य तदिभरुच्या तदर्थं सम्योग्वचारयतो "यो वा एन तदक्षरमिविदित्वा गार्ग्यस्माछोकात् प्रैति स कृपण इत्य-ब्रह्मज्ञस्य दैन्यं तमेतं वैदानुवचनेने"त्यादिना कर्मणां त-ज्ञानाङ्गताच्च विजानतो निष्कामानि तान्यनुतिष्ठतो ब्रह्मधिषणामसौ जनयतीति सिद्धं तस्य सर्वस्य त-रपरत्वम् ॥ १४॥

यदुक्तम्—''परोक्षवादो वेदोऽयं बालानामनुशास-नम् । कमेमोक्षाय कर्माणि विधत्ते ह्यगदं यथा ॥ वे-दोक्तमेव कुर्वाणो निःसङ्गोऽपितमीश्वरे । नैष्कर्म्य ल-मते सिद्धि रोचनार्था फलश्रुति''रिति कामितस्यैव स्व-

इ।निमन्त्रयेः । इ।नकाण्डमपि क्रस्वर्थकर्तृदेवतापातिपादनात् क-मेवर्मेवित भावः । निरस्यति मैविमिति । तथिति । वृष्टियादिफल्न-कतयेत्यर्थः । प्ररोचना रुचिः । तज्जनकतापकारमाइ-कारीर्था-दीनि । यो वा इति बृहदारण्यके । अक्षरं ब्रह्मं । मैति परलोकं याति क्रियत इत्यर्थः । तानि कर्माणि । अनुतिष्ठतः कुर्वतः । असौ बेहः ॥ १४ ॥

जक्तां व्यवस्थां प्रमाणयित - यदुक्तिमित्यादिना । परोक्षे-त्येकाद्वे । वेदः कर्ममोक्षाय कर्माणि विधत्ते न तु दृष्टिपुत्राध-र्थम् । यद्यं परोक्षवाद आकृत्यार्थवक्ता बाळानामनुशासने यथा भवति तथा । तत्र दृष्टान्तोऽनदं यथेति । कदुक्रमौष्यं पायपन् पिका यथा फाणितेन प्रकोभयन् पायपति दृष्ते च तत्, त चौन र्गादेः फलत्वेन प्रतीतेरकामितोऽसौ न भवेत । किन्तु चित्तशुद्धिर्व ज्ञानोदयार्था भवेदिति ॥१५॥

एतेनेंदं च निरस्तम् । तथा हि—नवीनाः क-स्पयन्ति । आम्नायस्य क्रियार्थत्वादानर्थक्यमतद्योनां तस्मादिनसमुच्यते । तद्भूतानां क्रियार्थेन समाम्नायो-ऽर्थस्य तिन्नामित्तत्वादिति विधिकाण्डे कृत्स्नस्य वे-दस्य क्रियापरत्वनिरूपणान्न तस्य विष्णुपरत्वम् । तत्र कर्मकाण्डं साक्षादेव क्रियां निरूपयति । ज्ञानकाण्डन्तु तदङ्गभूतकर्त्यदेवताप्रकाशनद्यारैवेति ॥ १६ ॥

ष्प्रपानस्य फाणितलाभः फलं किन्त्वारोग्यमेवः तथा हुक्यादिफलैः प्रलोभयन् वेदः कर्ममोक्षाय कर्माणि विषने। तस्माद्देदोक्तमेव कुर्वाणो न तु तिन्निषिद्धम् । ननु कर्माण कर्तुः
मीतिस्तत्फलं च स्यादेव न तु नैक्कम्पीसिद्धिरिति चेत्रत्राह—
निःसङ्गोऽभिनिवेशशून्यः। ईश्वरेऽपितं न तु फलोदेशेन। ननु
श्रुतत्वात् फलं स्यादेवेति चेत्रत्राह—रोचनार्येति । औष्ष्रपाने
फाणितदर्शनवदिस्थिः ॥ १५॥

्रिण्यतेनेति । सर्वस्य वेदस्य विष्णुपरत्वनिरूपणेन । इदं व-क्ष्यमाणं सर्वस्य वेदस्य क्रियापरत्वम् । नवीनाः मभाकरादयः । विश्विकाण्डे कर्मणीमांसायाम् । क्रियामग्रिहोत्रादिकाम् । ज्ञानकाण्डे त्विति । तत्रं यज्जीवन्नतिपादनं तत्कर्मकर्तुर्यज्ञानस्य यस्र विष्णोस्तत्कर्मेज्याया देवताया इति कर्मगयोस्मयोः प्रतिपा-व्यमित्सर्यः ॥ १६ ॥ यत्तु प्रकरणभेदा "त्त्वयेह कर्मजितो लोकः क्षीयंक्ते एवमेवामुत्र पुण्यजितो लोकः क्षीयत" इत्यादिना किः याफलिवानाच न ज्ञानकाण्डं क्षियापरं किन्तु ब्र-ह्मपरमेवेति वदन्ति, तत्र भूतार्थविषयत्वे नैर्थवयप्राप्तेः "स्वर्गकामो यजेत" "तस्माद ब्राह्मणः सुरां न पिवेदि"-त्यादीनि प्रवृत्तिनिवृत्तिबोधकान्येव वाक्यान्यथेवन्ति बी-ह्मपन्ते, न तु सप्तद्यीपा वसुन्धरेत्यादीनि भूतवस्तुपरा-णि। तस्मात् कृत्रस्नस्य क्रियापरत्विमिति ॥१७॥

तिददं करकृतद्युमिणिपिधानवदुपहासास्पन्दं कुबु-द्विविजृम्भितं "सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ती"सादिश्रुति-समृतिभ्यः, ईदशजैमिन्युक्त्यदर्शनाच । आम्नायस्ये-

सिद्धान्तयुक्ति वस्त्रयाति—यारिवति । प्रकारणेति । कर्मकाण्डान् ज्ञानकाण्डस्य भिन्नत्वाद् भिन्नविषयत्वाच्चेत्यर्थः । ननु कर्माङ्गकर्तृदेवताप्रतिपादकत्वाच्जानकाण्डस्य कर्मकाण्डानुगतिर्भविष्यतीति चेज्ज्ञानकाण्डे कर्मकल्यतिन्द्वनान्न भविष्यतीत्याहः— तद्यथेति छान्दोण्ये । कर्मजितो दुर्गादिः पुण्यजितो स्वर्गादिः । भृतार्थेति । ज्ञानकाण्डस्यानादिसिद्धजीवेशप्रतिपादकत्वे निष्फल्यत्वमसङ्गादित्यर्थः । क्रियापरस्य ग्रन्थस्य सफल्यत्वं सिद्धवस्तु-प्रस्य तु निष्फल्यत्वं दर्भयति स्वर्गत्वादिना । अकटार्थम् ॥१९॥ प्रत्याचेष्ठं तदिद्मित्यादिना । सर्वे, वदा इति । आदिश्ववदान्द्वेश्व सर्वेरदोव वेय इत्यादि ग्राह्मम् । ईद्योति । प्रतदर्थकजैमिनिन त्यनेन कृत्स्नस्य कर्मकाण्डस्य कियापरत्वे संश्रिते त-दन्तर्गतानां सोऽरोदीदित्यादीनां केषाधिदवाक्यानां तदेक-वाक्यत्वाय तङ्कृतानामिति समर्थनम् ॥ १८॥

तथा हि—आम्नायस्येति पूर्वपक्षसूत्रम् । तस्यार्थः— चोदनाळक्षणो धर्म इत्युपक्रमात तस्य ज्ञानमुपदेश इति मध्ये परामर्शाचक्रूतानाामित्युपमहाराच्चाम्नायः क्रियार्थ इत्यवगम्यते । तत्रश्चाम्नायस्य वेदस्य क्रियार्थत्वाद्यज्ञा-दिक्रियापरत्वादतदर्थानां पुरुषानधीनार्थत्वेन विधौ पर्य्य-वसायितुमशक्यानां सोऽरोदीत्तद्रोदीत्तद्रुद्धस्य रुद्धत्वं प्र-ज्ञापतिरात्मनो वपामुदिखदत्। देवा वै देवयजनमध्यवसा-य दिशो न प्रजानिह्नत्येवमादीनां च वेदवाक्यानामानर्थ-क्यं धर्मप्रमितिरूपार्थप्रतिपादकत्विरहः । तस्मादेवं-जातीयकं वाक्यजातमनित्यमुच्यते । अनित्यमिव न त्व-

वाक्यालाभाष्चेत्यर्थः । नतु तद्भृतानामिति जैमिनिवाक्यं दृश्वराते इति चेत्तत्राह्-आम्नायस्येसादि ॥ १८ ॥

तथा हीति । कर्मकाण्डस्यैव जैमिनिमते क्रियापरत्वं न तु ज्ञानकाण्डस्यापीति पूर्वोक्तमर्थे दर्शयतीसर्थः । चोदनेत्यादीनि जौमिनिस्त्राणि बोध्यानि । अतदर्थानां अक्रियाथीनां वाक्यानामि-त्यन्वयः । नित्यत्वेति । औत्पत्तिकस्तु ग्रब्दस्यार्थेन सम्बन्ध स्ति

चतुर्थः पादः।

नित्यमेव । अपौरूषेयत्वान्नित्यत्वाभ्युपगतिविरोधाच । रोदनवयोत्खातदिगज्ञानादिरूपसिद्धार्थबोधकत्वात्तस्या-कियार्थत्वम् ॥ १९ ॥

जै।मिनिना वेदस्य तदर्थस्य तयोः सम्बन्धस्य च नित्यत्वं स्वी-कृतम् । तस्य स्वीकारस्य विरोधापत्तेश्वत्यर्थः ॥ १९ ॥



तज्तानामिति सिद्धान्तसूत्रम्, तस्यायमर्थः । तेषु पदार्थेषु रोदनादिषु भूतानां वर्तमानानां पदानां सोऽरो-दीदिसादीनां क्रियार्थेन पदेन यजेतेत्यादिना समाम्नायः समुचारणं सम्बन्ध इति यावतः । कुतः ? अर्थस्य तन्नि-मित्तत्वात । अर्थः पदार्थस्तस्य तिन्निमित्तत्वाद्वाक्यार्थ-प्रत्ययनिमित्तत्वात् । पदानि तावत् स्वार्थानभिद्धति । पश्चाचे पदार्था आकाङ्कायोग्यतासिक्षीधसाचिव्याद् वा-क्यार्थमवबोधयन्तीति । तस्मादाकाङ्कादिमहिस्ना सी-Sरोदीवित्यादिवाक्यानां कथाचिद विध्येकवाक्यता कल्प्ये-ति ते क्रियायां तथा तथाविष्टा बभूवुस्तरमादन्यैरप्यावेशेन सा कार्येति । न च जैमिनिना तेषां वाक्यार्थानां स्वार्थे प्रामाण्यं त्यक्तम्। औत्पत्तिकस्तु शब्दस्यार्थेन सम्बन्ध शब्दार्थसम्बन्धनित्यत्वस्वीकारविरोधात् सर्वेषां प्रमाणानां स्वविषयावगतिपर्यवसाथित्वाच ॥ २० ॥

तद्भूतानामित्यादिकं प्रायः पकटार्थम् । औत्पत्तिकस्ति-ति जैमिनिस्त्रस्वण्डः । वेदशस्द्रस्य तदर्थस्यौत्पत्तिकः स्वाभाविकः सम्बन्ध इत्यर्थः । सर्वेषामिति । प्रत्यक्षादीनि प्रमाणानि स्वविष-याणां घटादीनामवगतिषु ज्ञानेषु पर्यवस्यम्त्यम्या तेषां प्रपा-णस्त्रं इथित । प्रमाजनकं स्वद्धं प्रमाणमुख्यते ॥ २०।॥

न च ज्ञानकाण्डस्यापि कर्मकाण्डैकवाक्यता श-क्या वक्तुं प्रकरणभेदात् श्रुतहान्यश्रुतकल्पनप्रसङ्गात् । प्रत्युत कर्मतत्फळयोस्तुच्छतया प्रतिपादनाच ॥ २१॥

न च प्रवृत्तिनिवृत्तिपरताविरहिणो भूतात्मवस्तु-विषयस्य ज्ञानकाण्डस्य 'सप्तद्दीपा वसुन्धरे'त्यादिवाक्यव-दानर्थक्यम् । तस्य ब्रह्मास्तित्वबोधनेनैवार्थवस्यात् निधिसत्त्वावबोधिवाक्यवत । यथा त्वद्गृहे निधिरस्ती-त्याप्तवाक्यात् पुंसो हर्षरूपोऽथों भवेत्तथा परमानन्दरूपं मदंशि ब्रह्मास्तीति तत्सत्त्वावगमात् स इति नाऽनर्थ-क्यप्राप्तिस्ततस्तदर्थाप्रवृत्तिश्च । पुतस्ते जातो नाऽयं सप् हति स्वरूपपरेष्वपि वाक्येषु हर्षभयनिवृत्तिरूपोऽथों

यत्तूकं ज्ञानकाण्डमिप कर्माङ्गकर्त्रादिमतिपादनेन कर्मका-्रण्डानुगामिति तदिदानीं निराकरोति—त च ज्ञानेति । श्रुतेति । ज्ञानकाण्डस्यात्मपरत्वं श्रुतं हीयेत । अश्रुतं कर्मपरत्वं कर्ल्पं स्यादित्यर्थः । प्रत्युतेति । प्रवा होते अदृढा यज्ञकृपा इति कर्म। तद्यथेहेति । कर्मफळं स्वश्र ज्ञानकाण्डेन निन्द्यते । तस्य कथं क-मैकाण्डानुसारित्वमित्यर्थः ॥ २१ ॥

यंचोक्तं-प्रवृत्तिनिवृत्तिकियाबोधकानि वाक्यानि क्रुळः वन्ति न तु सिद्धवस्तुबोधकानि तथेति तन्निरस्यति-न च प्रवृत्तीति । भूतात्मेति । पूर्वसिद्धजीवत्रझप्रतिपादकस्येखधः। दृष्टः । तस्मादानर्थक्यवादः पुमर्थानुपयोग्युपाख्यानादि-भूतार्थविषयो बोध्यः । इतस्था प्रतिषेधकानामपि तत्प्राप्तिरिक्रयार्थत्वात् । 'न सुरां पिबे'दिति हि निवृत्ति-रुपदिष्टा' न तु सा क्रिया, किन्तु प्रसक्तिक्यानिवृत्त्यौ-दासीन्यमेवेति ॥ २२ ॥

किश्व हिरूपं ब्रह्मेति जैमिनेरभिमतम्-अनुष्टेयं कियारूपं प्राप्यं चित्सुखरूपं चेति । 'यज्ञो वै विष्णु'रिति 'ब्रह्मावेदाप्नोति परं तदेषाभ्युक्ता' 'सत्यं ज्ञानमनन्त ब्रह्म' 'आनन्दो ब्रह्मे'ति चैवमादिश्चतेः । तत्र पूर्वानुष्ठानमन्तरा परप्राप्तिन स्यादिति तत्रैव तद्भरः । ब्रह्मनिष्ठा तु तस्य

आनर्थक्यं फलसक्वावगमाद् ब्रह्मास्तित्वज्ञानात् परमानन्द्रस्पो-ऽथः । तदर्थाभष्टिस्तत्वापिका श्रवणमननादिः । लौकिकार्थं ह-ष्टान्त्यिति पुत्रस्ते इति । नतु तर्ह्याश्चायस्येति सूत्रोक्त आनर्थ-क्यवादः क नेयस्तत्राह तस्सादिति । इत्रथेति । क्रियार्थभिन्नानां सर्वेषां वाक्यानामानर्थक्येऽङ्गीकृते सतीत्यर्थः । प्रतिषेधकानां 'न सुरा'मित्यादीनाम् ॥ २२ ॥

जैमिनेईरिभक्तत्वं पतिपादयति किञ्च द्वीति । अनुष्ठेयमिति। ब्रह्मणः क्रियारूपत्वं वेदराज्ञित्ववद् वाचनिकं वोध्यम् । तदेषे ति । तद् ब्रह्माऽभिमुखीकृत्येषा ऋक् महत्तेत्वर्थः । पूर्वेति । य-क्रादिकरणं विनेत्यथेः । परमाप्तिश्चित्सुखब्रह्मखानः । तत्रेवेति । बादरायणभगविष्ठिष्यत्वात, तेन तन्मतोपन्य।साच । सरमाद ब्रह्मेत्र वेदवाच्यमिति निर्णीतम् ॥ २३ ॥

ननु 'सर्वे वेंदा यत्पदमामनन्ति' 'यद वाचाऽनभ्युदि-त'मिरयादिषु वाच्यत्वावाच्यत्वयोः श्रवणादेवं प्रतीयते । मायोपाधिरीश्वरो वेदवाच्यो निर्विशेषः । शुद्धस्तु तल्ल-ह्य एव भवेत । न च शुद्धे शब्दप्रवृत्तिनिमित्तं नाम-जात्यादि किञ्चिदस्ति अनामरूपत्वस्मरणादिति । मैवम् । वेदवाच्यस्यैवेश्वरस्य शुद्धत्वात् । 'सत्त्वाद्यो न सन्तीशे' इत्यादिस्मृतिम्यः । तस्य निर्विशेषत्वं तु न पूर्वत्र स्वरूपानुवन्धिगुणस्मरणात् जित्थादिवत् । कत्त्वितं नामादि तस्य तस्य नास्ति स्वरूपानुवन्धि, दिव्यन्तु तदस्तीति पुरतः स्फुटीमविष्यतीति ॥ २४ ॥

यङ्गायनुष्ठाने । तद्धरो जैिमनेरिभनिवेश इत्यर्थः । ब्रह्मनिष्टे-ति । तस्य जैिमनेः । तेन बादरायणेन तस्य जैिमनिमतस्य स्व-स्वत्रेषुयन्यासात् ॥ २३ ॥

एवं कमेटेब्बनी खरेषु प्रभाकरादिषु निरस्तेषु पुरा निरस्तो । डिप निर्विशेषविदेवयवादी निस्तपः पुनः शङ्कते निन्विति । च चेति । नाम संज्ञा । तस्येति । वेदवाच्यस्य शुद्धस्य । पूर्वत्र अस्ये । तदिति नामादीस्यर्थः ॥ २४ ॥ तस्मादेवमत्र बोध्यम् । स मगतान् स्वयमेव बे दरूपः स्वरूपानुबन्धिमस्तित्सद्धैर्नामामेगोंचरीभव-तीति । 'नमो वेदादिरूपाय ॐकाशय नमो नमः' 'तस्य वा एतस्य महतो भूतस्य निश्वसितमेतचहुम्बेद' इत्यादिश्रवणात् । 'वेदो नारायणः साक्षात् स्वयंभूरिति शुश्रुम'—इत्यादिस्मृतेश्च । अत औपानिषद इति परान् समनः समाख्या ॥ २५ ॥

वेदस्य नित्यत्वश्च भगवता सूत्रकारेणाऽभिहितम्-'अत एव च नित्यत्वमि'ति । न च वर्णमात्रस्य तस्य सा स्तुतिरिति वाच्यम् । आविर्भावान्तरवद्वर्णात्मकोऽयं

शुद्धस्य वेदवाच्यत्वं वक्तुं प्रवर्तते तस्मादेविमिति । अत्र वेद् दान्तशास्त्रे । त्वयाप्येवं मन्तव्यम् । कथमिति चेत्रत्राह्नसः भगवाः नित्यादि । तस्सिद्धैवेदात्मकैनामिभिगोंचरीभवतीति वाच्योऽस्ति । नम इति श्रीरामोपनिषदि । तस्येति बृहदारण्यके । इह अत् गवत्माणत्वं वेदस्योक्तम् । वेद इति षष्ठे । अतः स्वात्मकवेदवाच्य-स्वात् । समाख्या यौगिकः शव्दः ॥ २५ ॥

कतु वेदस्य शब्दराशित्वेन तृतीयक्षणध्यंसमतियोगित्वादनिः त्यत्विति वेत्तत्राह-वेदस्येति।अत इति ब्रह्मसूत्रम्। नित्येन्द्राद्याकुः तिवाचित्वात् कर्तुरस्मरणाच वेदस्य नित्यत्विमत्यर्थः । तस्याविः भौवतिरोमावी स्तः । तावक्षस्यात्तिविनाती कथ्येते इति भाषाः । परस्याविभाव इति तेनैव श्रुत्यादिवलेन गृहीते तदभे-दे तत्तत्सम्भवात ॥ २६ ॥

अत एव तद्भूतानां नाम्नां चिद्र्पतामोचकता कात्स्त्यांगोचरता च स्वरूपवदेव निरूपिता दृश्यते। 'तमु स्तोतारःपूर्व्यं यथा विद ऋतस्य गर्भ जनुषा पिपर्तन। आस्य जानन्तो नाम चिद्रियक्तन महस्ते विष्णो सुमातं भजामहे' 'ॐ तत्स'दिति ऋक्श्रुतौ। 'सऋदुचारितं येन हरिरिस्यक्षरद्वयम् । बद्धः परिकरस्तेन मोक्षाय गमनं

तस्य वेदस्य सा भगवदात्मकता नित्यता च स्तुतिः प्रश्नंसेखर्थः। आविरिति । यथा देवाकारस्य हरेईसमत्स्यादिर्विजातीयाकार आविभावस्त्या वर्णराशिर्वेदोऽपि तस्याविभाव हति। नमा वेदादि- रूपायेत्यादिवळेनैव छज्ये तदभेद भगवदैक्ये वर्णराशिर्वेद- स्यापि नित्यत्वचिद्र्पत्वादिसंभवादित्यर्थः ॥ २६ ॥

आर्थिकं चिद्रपत्वादि वाचनिकं कर्तुं प्रयतते - अत इति। भग-बद्रपत्वादेवेत्यर्थः। तद्भृतानां वेदात्मकानाम्। तिमिति। उ संवेशिके हे विष्णो! यथाविदो यथार्थज्ञा वयं पृठ्वेमनादि ऋतस्य ससस्य परच्योक्तो गर्भ गर्भवत्तस्मिन्निहितं तं त्वां स्तोतारः स्तुतवन्तः। जनुषा जन्मचिरितेन पिपर्तन पूर्यतः अस्य ते नाम आ ई-बज्जानन्तः विवक्तन केवलं तद्वुवाणाः सुमितं त्वद्विषयां विद्याः भजामहे। कीद्यं नाम चिद्विज्ञानस्वरूपम्, अतो महः स्वमकाशम्। तन्नाम किश्चिन्निर्देशति ॐमिति। एवमुक्तं श्रीगीतासु-ॐतस्तः प्रती'त्यादौ'नामकर्मस्वरूपाणि न परिच्छेदगोचरे(?)। यस्या-ऽिखलप्रमाणानां स विष्णुर्गर्भगस्तवे'त्यादौ च स्मृतौ॥ २ ७॥ एवं सति यदनात्मत्वं कचिदुच्यते तत्तु 'अप्रसिद्धे-स्तद्गुणानामनामासौ प्रकीर्तितः । अनामा सोऽप्रसिद्ध-त्वादरूपो भूतवर्जना'दित्यादि स्मृत्या समाधेयम् ।

दिति निर्देशो ब्रह्मणास्निविधः स्मृत' इति । 'ॐिमत्येतत् ब्रह्मणो नेदिष्ठं नामे'ित 'तन्वममी'ित 'स सदेव सौम्ये'ित च श्रुतेरोङ्कारादीनि
त्रीणि परमात्मनो नामानि भवन्ति । छुष्णादिनाझामुपलक्षणमेतत् । मोचकतामुदाहरित सक्वदिति । भारतेऽनुस्मृतौ दृष्टम् ।
कार्स्स्येनाऽगोचरतामुदाहरित—नामकर्मेति श्रीवेष्णवे । अब स्वद्रपस्येव नामकर्मणोश्च कारस्स्येन प्रमाणविषयतोक्का ॥ २० ॥
न तु—'अनामद्रप एवाये भगवान् हरिरीश्वरः । अकर्तेति च
यो वेदैःस्मृतिभिश्चाभिधीयते' ॥ इत्यादीनि ब्राह्मादिवाक्यानि

यो वेदैः स्मृतिभिश्वाभिधीयते' ॥ इत्यादीनि ब्राह्मादिवाक्यानि कथं सङ्गतिमन्तिति तत्राह-एवं सतीति । स्वरूपानुविध्यामरूपस्वे निर्णीते सतीत्यर्थः । अमसिद्धेरिति । वामुदेवाध्यातये एतदर्धकान-त्तरम् 'अमाकृतत्वाद्रूपस्याप्यरूपोऽसानुदीर्य्यते । सम्बन्धेन प्रधा-नस्य हरेर्नास्त्येव कर्तृता । अकर्तारमतः प्राहुः पुराणं तं पुरा-विदः'॥ इति साद्धेकम्बोध्यम् । अनामासौ इति ब्राह्मे । प्राकृतेति । देवमानवादिसाम्येन ग्रहणादिस्यर्थः। 'न नामरूपे ग्रणजन्मकर्षीभि-निर्कृतिवय्ये तव तस्य साक्षिणः । मनोवचोभ्यामनुमेयवर्त्यनो देवक्रियायां प्रति यं तथापि ही'ति श्रीद्यमवाक्ये तु हे देव । क्रियाक्षणस्तव ग्रणादिभिर्ये नामरूपे ते ह्यासिद्धेर्निक्षितव्ये वि

ः अप्रसिद्धिश्च प्राकृतवैरूक्षण्येनीऽग्रहारकारस्न्येनाऽविदित-तथा वा ॥ २८ ॥

तथा—'न यत्र नाथ विद्यन्ते नामजात्यादिक हपनाः। तद् ब्रह्म परमं नित्यमविकारि भवानजः॥ न कल्पनाः मृतेऽर्थस्य सर्वस्याधिगमो यतः । अतः कृष्णाऽच्युताः

दुवागिष वाथात्म्येनाऽनुभिवेतुं शक्ये न भवतस्तथापि कियामं शुद्धभक्ती सत्यां भक्तास्ते प्रतियान्ति याथात्म्येनाऽनुभवत्येव । तेवामनुभवस्वनुमानेन झायत इत्याह—मन इति । निद्धत्तिमता मनसा कीर्तनवता वचसा च लिङ्गेनाऽनुभेयं वत्ये पेमपद्धति-र्थस्य तवेति व्याख्येयम् । सर्वथा नामक्षाभावे तु तिक्षिक्षकानि वचांसि व्याकुष्येयुः । 'न विद्यते यस्य च जन्मकर्भ वा न नामक्षे गुणदोष एव वा । तथापि लोकाष्ययसम्भवाय यः स्वायया तान्यनुकालमुख्यति/त्यष्टमवाक्ये तु यस्य माकृतानि जन्मादीनि न सन्ति तथापि यो लोकाष्ययसम्भवाय जगत्संहार-सर्गार्थमनुकाल तचदवसरे स्वमायया कपदिवयसम्भवाय जगत्संहार-मुख्यति प्राप्नोतीति व्याख्यानाम्न कोऽपि सन्देहगन्यः । अत्र लोकस्थितये विष्णुक्षप्यरः सन्ता जन्मादीनुख्यतीति नीक्तम् । तज्जन्मादीनाममायिकत्वादिति श्रेयम् ॥ २८ ॥

तथेति। अपसिद्धेस्तद्गुणानाषित्यादिस्मृतिरुच्या यथाऽनी-मरूप एव यमित्यादिवाच्यानां पातीतिकोऽर्थो निरस्तकतथा-अनुपपत्तिदर्शनेन यत्र नाथेत्यादिवेऽणववाक्ययोः पातीतिकोऽर्थो ऽनन्त विष्णुनामभिरीड्यसे' ॥ इत्यक्रूरोक्तौ स्फुटार्थोऽपि निरस्तः ॥ २९॥

तत्र करुपनाशन्दो न्यर्थः, नामजात्यादयो नेत्यनेनैवेष्टिसिद्धः । स्वयमेव तत्तैव तद् ब्रह्म परमं नित्यमिति
परत्र च रूपं परं सिदिति वाचकमक्षरं यदिति ब्रह्माजसन्छन्दानां पारमार्थिकनामतया स्वीकाराच्च । 'अजामेका'मित्यादिष्वजत्वलक्षणा जातिश्च प्रतीता। तथा नामादिकरुपनां निषिध्य पुनः कृष्णादिनामकरुपनोक्तिविरुद्धा । न च करुपनया तस्येड्यभावः, नापि कृष्णादिनामनियमस्तस्यामनियमात्मकत्वात् ॥ ३०॥

तस्मादयमेत्र तदर्थः-यत्र कृष्णादिशब्दानां जा-

निरसनीय इत्यर्थः ॥ २९ ॥

मुख्यार्था तुपपत्तिं तावदाहुः - तत्रेत्यादिना । इष्टसिद्धेरना-त्विन्विच्चे । स्वयमक्रूरेणेव । अजामिति । प्रकृतिजीवेश्वरा अजा-स्तेष्वज्ञत्वं जातिनिंद्यत्वे सत्यनेकसमवेतत्वात् । न चेति । तस्य सर्वेश्वस्य कृष्णस्य । ईष्ट्यभावः स्तुत्यता । तस्यां कल्पनायां अनि-यमात्मकत्वादिति कल्पनायां नियमो नास्ति मनुष्यपद्यादिषु देवदत्तादिडित्थादिनाम्नां यथेच्छं कल्पनीयत्वदर्शनात् । न चैवं प्रकृते शक्यते वक्तुं तत्र नामसहस्रस्य नियमेनोक्तम् ॥ २०॥ पूर्वेपक्षच्याख्यां द्वयित्वा सिद्धान्तव्याख्यामाह-तस्मान् तीनां देवत्वमनुष्यत्वादीनामादिपदात् कर्मणां च कल्प-ना न, किन्तु—'विशुद्धविज्ञानघनं स्वसंस्थया समाप्तसर्वा-र्थममोघवाञ्छितम् । स्वतेजसा निखनिरस्तमायागुणप्रवाहं भगवन्तमीमही त्युक्तदिशा स्वरूपशक्तिविलासारमकान्येव तानि सन्ति तद् ब्रह्म भवानित्यन्त्रयः । प्रपञ्चवैलक्ष-ण्यात्तरथेत्याह नेति । सर्वस्यार्थस्य मनुष्यपश्वादिदष्ट-वस्तुनः कल्पनां नामादिघटनां विना नाधिगमो च्यवहारेषु बोधो न स्यात । कल्पितैरैव नामादिभिस्त-स्याऽसौ भवेदिरपर्थः । अतस्तद्विलक्षणस्त्वं तद्विलक्ष-णैरेव विष्णुनामभिर्विष्ण्वात्मकैर्नामभिन्यापकनामाभि-क्रीरिति यावत । ईड्यसे स्तूयसे व्यक्तमाहारम्यीकियसे इत्यर्थः । तादृशैरेव तैस्तव महिमा व्यक्तीभवतीत्यर्थः। नाम्नां ताद्दक्त्वन्तु-'नामचिन्तामणिः कृष्णश्चेतन्यर-साविग्रहः । पूर्णः शुन्दो नित्यमुक्तोऽभिन्नत्वान्नामनामि-

दिति । पूर्वपिश्वच्याख्याया निरस्तत्वादित्यर्थः । कल्पना आ-रोपः । विश्वद्धविज्ञानेति श्रीदशमे नारदवाक्यम् । स्वसंस्थया स्वानुवन्धिन्या पराख्यया शक्ता सम्यगाप्ताः सर्वे नामगुणवि-मूतिख्पा अर्था येन तम्। नामादीनां मायिकत्वं निराक्कर्वन् विश्वि-नष्टि स्वचेतसीति । परात्मकेन प्रभावेणत्यर्थः । तस्येति । मतु- नो'रिति स्मृते: । ऋष्णादिकं सम्बुध्यन्तम् ॥ ३१ ॥ तस्मातः पूर्णः शुद्धो हरिरेव वेदवाच्यः । स च

तरमात् पूणाः शुद्धा हारस्य वद्याच्यः । स च वेदः कृष्णादिशब्दैराश्रयभृतं शुद्धं विभुचैतन्यं प्रतिपा-दयति । जीवप्रकृतिकालादिशब्दैस्तु चिजडात्मकमाश्रि-तमिति सिद्धं सर्ववेदवेद्यत्वम् । इत्थाञ्चानामादिशब्दाः सर्वेत व्याख्याताः । यस्तु तेषां स्फुटार्थं जल्पति स एवं प्रष्टव्यः—तैर्बेह्मणो बोधः स्यान्न वेति । आद्ये तेपि तस्याख्याः । अन्त्ये तदारम्भवैय्यर्थ्यापतिः । सर्वशब्दान् वाच्ये लक्षणा तु न सम्मवति ॥ ३२ ॥

'यतो वाचो निवर्तन्ते' धहाचाऽनभ्युदित'मिसादिषु

ष्यपद्मादेईष्ट्रवस्तुनः । असावधिगमः तद्विलक्षणः पपञ्चाविजाती-यः। ताद्यक्तं विष्ण्यात्मेकत्वम् । नामेति पाद्मे । कृष्णादीति । हे कृष्ण हे अच्छुत् हे अनन्तेति सम्बोधनविमत्त्वन्त्मिरपर्थः ॥३१॥

प्रकरणार्थं सङ्गमयति तस्मादिति। विकस्तितार्थम्। इत्थमिति। अमित्रद्वाणत्याऽनामश्रव्दः अमौतिकमूर्तित्याऽन्त्यश्रव्दाव्दा व्याकृत इत्यर्थः। तेषामित्यनामादिशब्दानां स्फुटार्थं नामन्त्रपश्र्व्यता- कृत इत्यर्थः। तेषामित्यनामादिशब्दैः। आद्ये वोधः स्यादिति पक्षे। अन्त्ये वीधो न स्यादिति पक्षे। यद्यनामादिशब्दैष्विप छक्षणाऽऽश्रीयते तृहिं सापि त्वन्मते न सम्भवतीत्याह सर्वेति। पूर्वमभाणी त्येतत्॥ ३२ ॥

अनामादित्वेऽद्भपादित्वे च यां दुर्धिया श्रुतिमुदाहरन्ति न तया

साक्रव्येन वाच्यत्वं तस्य निषिध्यते । न तु सर्वथैवा-ऽवाच्यत्वमुच्यते, 'सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ती'त्यादिश्रुति-समृतिनिर्विषयतापत्तेर्यतः इत्यपदानिनिर्देशानुपपत्तेश्च । अतस्तत्र तत्रैव—'आनन्दं ब्रह्मणो विद्या'निति । 'तदेव ब्रह्मत्वं विद्यो'ति च पुनस्तस्य गोचरत्वमुक्तम् ॥ ३३ ॥

एवमेव केनोपनिषि ज्ञातत्वाज्ञातत्वे दृश्येते। 'यदि मन्यसे सुवेदेति दृहरमेवापि नूनम्। त्वं वेत्थ ब्रह्म-णो रूपं यदस्य त्वं यदस्य दैवेष्वथ मीमांस्यमेव ते मन्ये विदितम्। नाहं मन्ये सुवेदेति नो न वेदेति वेद च। यो नस्तद्वेद तद्वेद नो न वेदेति वेद च। यस्यामतं तस्य मतं

तन्वं छब्धुं शक्यमित्याह यत इत्यादिना । यत इत्यपादानेति । गङ्गातो निष्टचो वित्र इत्यत्र गङ्गादर्शनं किञ्चिदायात्येवेति भावाचत्र तत्रैव तद्वाक्यान्त एवेत्यर्थः। तस्य ब्रह्मणो गोचरत्वं वाग्विययत्वप्रक्तम् ॥ ३३ ॥

स्वश्वनत्य तुसारेण ब्रह्मणः प्रतिपादनं न तु सामस्येनेत्युक्तां व्यवस्थां द्रदयत्येवमिति । अस्मदुक्तप्रकारेणेत्यर्थः । शिष्ये झानाभिमानमालक्ष्य गुरुराह यदीति । हे शिष्य अहं ब्रह्म सुवेद सुष्ठु वेद्भीति यदि मन्यसे तिहैं तव बज्ज्ञानं नृनं दहर-मल्पेमेव । तदेवासिपन् गुरुराह । हे शिष्य अस्य ब्रह्मणो यद्भ्यं तस्वं के स्थानासि यदस्य देवेषु नियन्तृत्या स्थितं ह्यं तस्वं के मतं यस्य न वेद सः। अविज्ञातं विज्ञानतां विज्ञातमिन जानतामि'ति । इह हि कारस्येंन ज्ञातत्वमविज्ञातत्वश्च नास्ति किञ्चिज्ज्ञातत्वमस्त्येवेति निर्णीयते । एवं हि स्मरन्ति 'कारस्न्येंन नाऽज्ञाप्यमिधातुमीश' इति। 'अप्र-सिद्धेरवाच्यं तद् वाच्यं सर्वागमोक्तितः। अतक्यं तक्यं-मज्ञेयं ज्ञेयमेवं परं स्मृत'मिति। अप्रसिद्धिः कारस्न्येंनाः ऽवाच्यतादिः ॥ ३४ ॥

ननु कारस्न्येंनाऽवाच्यत्वादिकं कुत इति चेदान-

सेति । न वेद्येति चेत्रत्राह । तद्युपं ते पीपांस्यमेव सतीथ्यें। सह विचार्थ्यमेवेत्यथें। गुरोराशयमालक्ष्य शिष्य आह मन्ये हिता हे गुरो तद् ब्रह्माहमधुना विदितं ज्ञातं मन्ये कथिमत्य ब्रह्माह तद्ब्रह्माऽहं सुवेद सम्यग् वेद्पीति न मन्ये। न वेद न वेद्पीति च नो मन्ये किन्तु कथिक्षत्रद्वेद च । चेवेत्यर्थः । एवं स्वज्ञाने द्वितां विधामन्येषामाह य इति । नोऽस्माकं सः तीथ्यीनां मध्ये यस्तद्ब्रह्म वेद स एवं वेद । तां विधा दर्शयिति नो नेति। न वेदेति च । नो नास्ति किन्तु कथिक्षद्वेदर्यर्थः । एतदेव पुनद्रेद्वयति यस्येति । विजानतां विज्ञानाभिमानिनां, अविजानतां विज्ञानाभिमानिनां, अविजानतां विज्ञानाभिमानिनां, अविजानतां विज्ञानाभिमानिनां, अविजानतां विज्ञानाभिमानिनां, अविजानतां विज्ञानाभिमानिक्यं स्वत्या स्पुट-पति एवं हीति । कारस्येंनेति श्रीद्र्यपे । अजो ब्रह्मापीस्यर्थः । अमितदेरिति। कारस्येंनेति श्रीद्र्यपे नात्यम् । परं ब्रह्मतत्त्वम् । अमितदेरिति। कारस्येंनेदि श्रीद्र्यि नन्तिति । जन्मेति श्रीद्रित

न्त्यादिति गृहाण। यदुक्तम्—'जन्मकर्माभिधानानि सन्ति मेऽङ्ग ! सहस्रशः । न शक्यन्तेऽनुसङ्ख्यातुमन-न्तत्वान्मयापि ही'ति । 'द्युप्तय एव ते न ययुरन्तम-नन्तत्या त्वमपि यदन्तराण्डानिचया ननु सावरणाः । ख इव रजांसि वान्ति वयसा सह यच्छ्रुतयस्त्विय हि. फल्लन्त्यतिक्षरसनेन भवित्रधना' इति च । यस्य कात्स्न्यें-

यामे मुचुकुन्दं प्रति भगवद्वावयम् । चुपतय एवेति। तत्रैव भग-पन्तं प्रति श्रुतिवाक्यम् । नतु हे भगवत् सर्वेद्देवर चुपतयो ब्रह्माद्योपि तवान्तं पारं न ययुः। त्वपपि तवान्तं न यासि । कृत इत्याहुरनन्ततयेति। स्वरूपगुणिवभूतीनामन्ताभावेनेत्यर्थः। न चैवं तव सार्वद्रशहानिनं खलु खपुष्पायज्ञानेन पण्डितस्याहत्व-पिति भावः। अनन्तमाहुः—यस्य तवान्तरा मध्ये सावरणा अ-ण्डिनचया वान्ति परिभ्रपन्ति वयसा कालचक्रेण। तत्र दृष्टान्तः खे वियति रजांसीवेति। सह युगपन्न तु क्रमादित्यर्थः। यद्यत एवं तस्पाच्यिय श्रुतयः फलन्ति स्वशक्त्यनुसारेण त्वां विषयं विधाय सफला भवन्तीत्यर्थः। न तु कात्स्स्तेन स्वां निक्षपितुं प्रमवन्तीताह अतदिति। समासेन त्वां धार्मणं निक्षपितुं प्र-पृता अतिकारसनेन भविषयना यद्भवन्तीति मणिक्षेत्रात् मृत्-पाषाणादीनामपसारणेन यथा मणिलाभस्तथा प्रकृत्यादीनामतद्व-प्रस्तुनां निरसनेन ब्रह्मलाभः इत्यनन्तानि तान्यब्रह्मत्वेन निरस्य-क्तीनां नः समागतेन प्रख्येन भवित त्विय निधनं विक्रयो भवती- नाधिगमो न स्थात्तदज्ञातिमिति व्यवह्रियते । 'न तदी-हिगिति ज्ञेयं न वाच्यं न च तक्येते । परयन्तोऽपि न परयन्ति मेरो रूपं विपश्चित' इति । तस्माद वेदवा-च्यमेव परं ब्रह्म । तदेव जीवज्ञहात्मकात प्रपद्माद विभिन्नम् । ज्ञातं ध्यातञ्च सदा विद्यां निवारयित च परमा-नन्दं स्वपदमिति सर्वेषां तस्वविदां सिद्धान्तः ॥ ३५ ॥ एवमेव श्रीगीतासु भगवता पङ्कजाक्षेण निगदितं,

'वेदैश्च सर्वेरहमेत्र वेद्यो वेदान्तकृद वेदिवदेव चाऽहम्'।

ति कथं त्वत्पारलाभ इत्यर्थः । न तदिति । तद् ब्रह्म । ईहिगिति । परिमितस्वरूपगुणविभूतीति न ज्ञेयम् । किन्त्वपरिमितस्वरूपा-दिकं तमित्यर्थः । तथा च ज्ञातब्रह्मापि विद्वानब्रह्मोच्यते । दृष्टमेरुरिप पुमान् कात्स्त्येनाऽदर्शनाददृष्टमेरुर्यथा । प्वमुक्तं श्रीभागवते - 'नभः पतन्यात्मसमं पतित्रणस्तथा समं विष्णुगतिं विपश्चितः' । ज्ञात मिति । सर्वेषां पराज्ञरादीनाम् ॥ ३५ ॥

पराशरादयश्च ते सर्वे भगवनमतं विज्ञायैव तथा तथा नि-णिन्युरिति तन्मतमाह-वेदेश्चेति। वेदान्तकृद्धादरायणवपुषा चतुर्ळक्षण्या वेदार्थानण्यकर्ताऽहमेवेत्यर्थः । वेदविदेव स्वरतो वर्णतश्चाहमेव वेदज्ञ इसर्थः। कोऽसौ वेदार्थस्तत्राह-द्वावित । लोके वेदे लोक्यते तत्त्वमनेनेति निक्कः।द्वाविमौ पुरुषौ तौ का-वित्याह क्षरश्चेति । देहक्षरणात् क्षरोऽनेकावस्थो वद्धजीववर्गः । अचित्संसंगैकधर्मसम्बन्धादेकत्वेन निहिंद्यः अक्षरस्तरसम्बन 'द्वाविमौ पुरुषौ लोके क्षरश्चाक्षर एव च । क्षरः सर्वाणि भूतानि कूटस्थोऽक्षर उच्यते ॥ उत्तमः पुरुषस्त्वन्यः पर-मात्मेरयुदाहतः । यो लोकत्रयमाविश्य बिभर्लेव्यय ईश्व-रः ॥ यस्मात क्षरमतीतोहमक्षरादि चोत्तमः । अतोऽस्मि लोके वेदे च प्रथितः पुरुषोत्तमः ॥ यो मामेवमसंमूढो

न्धाभावादेकावस्थो मुक्तजीववर्गः । अचिद्वियोगैकधर्मीभिसम्बन् न्धादेकत्वेन चिदेकत्वेन निर्दिष्टः। तौ विश्वदयति क्षर इति । ब्रह्मादिस्तम्बान्तानि सर्वाणि भूतानि क्षरः कूटस्थः सर्वदैका-वस्थो ग्रक्तस्त्वक्षरः। पूर्वोक्तेर्युक्तरेकत्वानिर्देशो बोध्यः । यदर्थ दौ निक्षितौ तमाहोत्तम इति । अन्यः क्षराक्षराभ्यां भिन्नो न त तयोरेवैकः स कल्पनीय इति भावः । उत्तमताप्रयोजकं तस्य धर्ममाह-य इति । न च जगद्धिधारणपाळनळक्षणं कर्म बद्धजीवस्याऽसम्भवात् । न च मुक्तजीवस्य जगद्व्यापारः वर्जीमिति प्रतिषेधात् । जगद्विभरणादित्यन्वयः । कथं त-महं परिचित्रयामिति चेन्मामेव तं विद्धीत्याह यस्मा-दिति । छोके स्मृतिशास्त्रे छोक्यते वेदार्थोऽनेनेति निरुक्तेः। प्रथितः प्रख्यातः । 'जगत्त्रभ्रं देवदेवमनन्तं पुरुषोत्तमम् । स्तुवन्नामसहस्रेण पुरुषः सततोत्थित' इत्यादिसमृतौ । एष सम्प्रसादोस्माच्छरीरात् समुत्थाय परं ज्योतिरुपसम्पद्य स्वेन क्षेणाऽभिनिष्पद्यते स उत्तमः पुरुषः इत्यादिश्रुतौ चाडहमेव पुरुषोत्तमत्वेन मसिद्ध इत्यर्थः । तात्पर्यद्योतनाय पुरुषोत्तम- जानाति पुरुषोत्तमम्। स सर्वाविद् भजिति मां सर्वभावेन भारत! ॥ इति गुद्धतमं शास्त्रमिदमुक्तं मयाऽनघ । एतद् बुध्वा बुद्धिमान् स्यात् कृतकृत्यश्च भारते'ति । एवम-न्यन्नाऽपि दृश्यते ॥ ३६ ॥

इति सिद्धान्तरत्नाख्ये भाष्यपीठके विष्णोः सर्ववेदवे-द्यस्वनिर्णयश्चतुर्थः पादः ॥ ४ ॥

त्ववेत्तुः फलमाह यो मामिति । एवं मत्कृतनिरुक्तया म तु महादृक्षादिवत् संज्ञामात्रत्वेनत्यर्थः । असंमूदो मम पुरुषो-त्तमत्वे निःसन्देहः सन् स सर्ववित् सर्वस्य वेदस्य त्रिश्को-क्यर्थे तात्पर्यात् । स एव मा सर्वभावेन भजत्याराधयति । तस्वे सन्दिहानस्तु सर्ववेद्ज्ञोऽप्यज्ञः षोड्योपचारां पूजां मे कुर्वाणो-ऽप्यभक्तभावः । न चैतद्यात्रेषु प्रकाश्यमिति भावेनाह-इती-ति । बुद्धिमान् परोक्षज्ञानी । कुतकुत्योऽपरोक्षज्ञानी च ॥ ३६॥

इति श्रीगोविन्दभाष्यपीठकटिप्पण्यां चतुर्थ-स्तार्क्ष्येपादो च्याख्यातः ॥ ४ ॥

## पञ्चमः पादः।

अन्नाहु:-स्वतः परब्रह्मभूतस्यैव जीवस्याऽज्ञान-हेतुकः प्रपद्मः । स पुनरद्वेतज्ञानमात्ननिवर्तनीय इत्य-तोऽस्याऽनर्थवीजस्य विनाशाय परापरात्मनोरद्वेतमेवेह विजिज्ञास्यं ततैव शास्त्रतात्पर्ध्यीमिति ॥ १ ॥

अर्थान् स्वाभीष्टानिक्षपयताचार्य्येणाडन्तरा पतितः केवल-चिदद्वैती निरस्तः । मधुररसान् भुआनेनागतः खेत छो-ष्ट्रानि निक्षिपता । अथ कुत्स्नबलभूत मतिपवत्तरत-द्वादी विभग्नसुखतया निरस्यः। तद्यं वामनत्रिविक्रमारूपौ पश्चमपष्ठी पादौ पवर्त्येते । युक्तिच्छलपाचुर्यादाद्यो वा-मनः। श्रुतियुक्तिभिरतिदीर्घत्वात्परीख्रविक्रमः । अत्राहुरिति । अत्र विज्ञानानन्दात्ममूर्तिनित्यधामादिकः सर्वावतारी मायादिः स्वेतरनियन्ता पुरुषोत्तमो झातो ध्यातश्च सन् सर्वदःखहरः स्वपर्यन्तसर्वार्थप्रदश्चीते सन्निक्षितेऽर्थे केवलाद्वैतिनस्तमसह-मानाः स्वसिद्धान्तं दर्शयन्तीयर्थः । अज्ञानेति । रज्ञवज्ञानेन यथा सर्पादिसर्गे इत्यर्थः । स पुनरद्वैतेति । रज्जुनात्रज्ञानेन यथा सर्पादिसर्गविनाश इत्यर्थः । अस्येति । अनर्थवीजस्य ब्रह्मः भूतस्वाज्ञानस्येत्यर्थः । परापरात्मनोरद्वैतमिति । विजिज्ञास्यं तन्त्र-मस्यादिवान्यैर्जातुमेष्टव्यम् । नतु द्वा सुवर्णेत्यादिवचसां का गति-स्तत्राह-तत्रैवेति ॥ १ ॥

इदमसत्, अद्वैतासिद्धेः । तथा हि—तद्द्वैतं ब-ह्मातिरिक्तं ब्रह्मात्मकं वा । नाद्यः, अद्वैतहानात् । त-दातिरिक्तस्य मिथ्यात्वेन शास्त्रस्यातत्त्वावेदकत्वापाताच । सत्यता च भेदस्य । मिथो विरुद्धयोरन्यतरनिषेधस्या-ऽन्यतरविधिव्यासत्वात् । नाऽप्यन्त्यः, आत्मनः स्वप्र-काशत्वेन नित्यसिद्धत्वाच्छास्त्रस्य सिद्धसाधनतापत्तेः॥२॥

ननु तस्वेन तस्य नित्यसिद्धत्वेऽप्यद्वैतादिविशेषा-कारेणाऽनिधगतेने तस्य दूषणम्। यथा तव गुणगुणिनोर-द्वैतेपि गुणिनः स्पर्शेनोपलम्मेपि गुणस्याऽनिधगतिरेव-

PROTOTO SE MENTEN ESTADO DE ESTADO

निरस्यति-इद्यमसदिति । तदातिरिक्तस्यति । ब्रह्मभिकार्थन् मात्रस्य मिथ्यात्वेन तद्वितिरक्तस्यापि मिथ्यात्वम् । ततस्तिःवेन मस्यादिकाः स्वं मिथ्यार्थोवदकं स्यादित्यर्थः । सत्यता च भदस्ये ति । भावाभावरूपत्वाचेनस्तमोवनिमश्चो विरुद्धे द्वैताद्वैते । ब्रह्मा-तिरिक्तेऽद्वैते स्वाभूते सति तद्वाधितद्वैतमुज्जिविदत्यर्थः । ना-प्यन्त्य इति । ब्रह्मात्मकं चेदद्वैतं तर्हि स्वमकाशत्यां नित्यसि- द्वं ब्रह्म साध्यच्छास्तं सिद्धमायनं निरर्थकं स्यादिति भावः ॥२॥

चिदद्वैती पुनः प्रत्यवतिष्ठते निन्वति । तत्त्वेनं स्वप्नकाश-स्वेन । तस्यात्मनो ब्रह्मणः । तस्येति शास्त्रस्य । तत् सिद्ध-साधनत्वं तृषणं नेत्यर्थः । यथेति । तव दैतिनः । गुणगुणिनो कृपघटयोः । यथा त्वन्मते त्विमिन्द्रयेण घटे साक्षात्कृतेऽपि तद्भिक्षक्पसाक्षात्काराय प्रदृष्ठं दिगिन्द्रयं न व्यर्थः स्वा मिति चेत् , मन्दमेतत् । आत्मनो निर्विशेषत्वादनधि-+(?)शेषाभावात् । अत एव गुणिदृष्टान्तोऽपि निरस्तः । य-तो रूपं घटाभिन्नमपितद्विशेषतया मतं न तु तन्मात्रम्॥३॥

ननु स्यादिदं दूषणं शास्त्रं चेत् सदद्वैतमाहेति ब्रूमः । किन्तिहं ? आवरणरूपमज्ञानं निवर्तयतीति नि-वृत्ते त्वावरणेऽद्वैतं स्वत एव सिद्धमिति चेत् , नैत-चतुरस्रम् । न ह्यज्ञानं कस्यचिदावश्यकं स्वप्रकाशत्वेन निस्यसिद्धत्वात् स्वरूपस्य विशेषाभावाच ॥ १ ॥

स्वपकाशतया नित्यसिद्धेषि ब्रह्मात्मन्यद्वैतनित्यशुद्धबुद्धमुक्तत्वरूपं विशेषं बोधयच्छास्तं न व्यथीमत्यर्थः । परिहरति मन्दमिति । भ्रान्तमित्यर्थः । अत एवेति । दाष्टीन्तिकस्यात्मनो निविशेषत्वादेवेत्यर्थः । गुणी खलु दष्टान्ताः स त्वाविशेष एवेति॥३॥
विषमदष्टान्ततया द्षितश्चिददैती पुनर्विधानतरेण प्रत्यवतिष्ठते निन्वति । इदं सिद्धसाधनत्वक्ष्यम् । किन्तर्हाति । मायाविस्वादिपर्यायं अदनिवेषनीयं तम आत्मन्यद्वैतादिकमाष्ट्रत्य तत्रेभारत्वं जीवत्वादिमपश्चमुद्धासयित तद्भानक्षमात्ररणं निवर्वयति शास्त्रम् , आवरणनिष्टत्तः पूर्वमसन्वास सिद्धसाधनं तदित्यर्थः । एवं तर्धदैतं कृतो ल्यस्य । तत्राह-निष्टते त्विति ।
परिहरति नैतदिति । चतुरसं चतुःकोणम् । 'असः स्यात्
कोणकेश्वयो'रिति श्रीधरः । नैतत् पूर्णं समाधानम् । कस्य विदिति । स्वरूपस्य वेद्धर्थः । स्वरूपस्येत्यभयन्नाऽन्वेति ॥ अ ॥

तथा हि—आवरणं ह्यावियमाणेन व्यासम् । न चाज्ञानस्य तदस्ति । तद्धि किमावृणोति स्वरूपं त-द्विशेषं वा । नाद्यः, तस्य नित्यसिद्धप्रकाशस्वात । न चेतरः, अस्वीकारात । तथा च व्यापकामावाद्व्याप्यमाव-रणमप्यसम्मवीति, न तन्निवर्तकतया शास्त्रमदोषम् ॥५॥

एवच्च सति सिन्धसाधनत्वे ऽनुपादेयता ऽप्रामाण्यच्च ।

तथा हीति । जक्तमर्थं विदाय दर्शयतीत्यर्थः । आवरणं हीति । यत्रान्धकारादिरूपमावरणं तत्रास्त्येव भूम्यादिरूपमाविष्णमाणिति तेन तद्याप्तं नियतसाहचर्यमित्यर्थः । न चेति । तद्दित्याद्रियमाणम् । अस्तीति द्युवन्तं पृच्छति तद्धीति । तद्द्रानरूपमावरणम् । नाय इति । ब्रह्मस्वरूपमावरणम् । नाय इति । ब्रह्मस्वरूपमावरणोतीति पक्षो न सम्भवतीत्यर्थः । तस्येति । ब्रह्मस्वरूपम्य । न चेतर इति । ब्रह्मनिष्ठं विशेषं गुणविभूत्यादिकमावणोतीति पक्षोपि नेत्यर्थः । कृत इत्यत्रहाऽस्वीकारादिति । केवलाद्वैतवादे विशेषानङ्गीकारादिति । केवलाद्वैतवादे विशेषानङ्गीकारादित्यर्थः । साधितमर्थं दर्शयति तथा चेति । वन्हिवदाधिकदेष्याद्वादाद्वियमाणं ब्रह्म स्वं रूपं तद्विशेषो वाच्यापकम् । धूमवद्वस्यदेशत्वादावियमाणं ब्रह्म स्वं रूपं तद्विशेषो वाच्यापकम् । धूमवद्वस्यदेशत्वादावियमाणं सह स्वं रूपं तद्विशेषो वाच्यापकम् । स्वमवद्वस्यदेशत्वादावरणमञ्जानं च्याप्यमुच्यते । अत्र व्यापकस्य स्वरूपन्ति । अत्र व्यापकस्य स्वरूपन्ताद्वीकार्यः । स्वभवत्वत्वत्वत्वादावियमाण्यत्याद्वस्याद्वादावर्यम् । भवत्वत्वत्वत्वत्वाद्वाद्वस्यव्यव्यावराव्यवस्य । स्वर्यन्त्वाद्वाद्वस्यावर्यः । स्वर्यन्ति । स्वर्यन्तिकत्याः शास्त्रमित्यर्थः ॥ स्वर्यावरं वद्यायमं वद्याय्वेदः ॥ स्वर्यावरं वद्याय्वावरं वद्याय्वावरं वद्यायः । स्वर्यावरं वद्याय्वावरं वद्याय्वावरं वद्याय्वावरं वद्याय्वयं । । स्वर्यन्ति व्याय्वयं वद्याय्वावरं वद्याय्वयं वद्यायः । स्वयः ।

एवञ्चेति । उक्तरियाऽज्ञानस्याऽऽवरणत्वनिराकरणेनः व-

शास्त्रं खलु परार्थम् । तस्य च परसिद्धबोधनेऽनुपादेय-ता, अनिधगतार्थगन्तृप्रमाणमिति हि लक्षणं तद्माबाद-प्रामाण्यक्षेति ॥ ६ ॥

एवसज्ञानासम्भवाद्विषयाद्यपि न सम्भवति । अ-ज्ञातो हि विषयः । अन्यथाऽतिप्रसङ्गात् । प्रयोजनं च मोक्षः, स चाऽज्ञाननिवृत्तिरूपः । यदुक्तम्-'अविद्यास्त-

क्वेनाऽसद्भूत्वे सक्वावरणिनवर्तकत्वेनासिद्धसाधनतयोक्तस्य आस्तर्स्य प्रनः सिद्धसाधनत्वे स्थितं सति तस्याऽनुपादेयत्वं स्याः द्रमामाण्यं चाधिकमागतिमत्यथेः । अनुपादयतां ग्राहमति शाः स्रमिति ।परार्थं परस्यात्मिज्ञासोरज्ञानास्मम् । तः स्यति शास्त्रस्य । परसिद्धति । परस्यात्मिज्ञज्ञासोतित्यस्वप्रकाशान्त्या सिद्धो यो ब्रह्मभूतः आत्माः तद्वोश्वनेऽनुपादेयताऽत्रग्राह्यते त्यर्थः । अवामाण्यं कथं तत्राह—अनश्रीती । अनिध्यस्यस्य यद् गम्यति तत् प्रमाणम् । आत्मा हि नित्यमधिगतः । 'यत् साक्षादपरोक्षाद् ब्रह्म'ति क्षतेः । तत्रश्राधिगतात्मगत्त्रवाच्छासं न प्रमाणिस्ति । यत्तु इतहननविश्वदत्तमेवः निवस्यते विस्तरः कण्डमणिवत् पाप्तयेव पाप्यते इति न सिद्धसाधनतेसाह तद्रमसादेव । तथामद्यतानुन्मत्ततापत्तेः तथानाप्तावद्वैतभङ्गाचेति यत् विक्षित्रदेत्व ॥ ६ ॥

अज्ञानस्यावरणत्वं निरस्य तिम्निमत्तकं विषयत्वं प्रयोजन-स्वश्च निरस्यति-एवमिति । उक्तयुवसावरणत्वेनाऽज्ञानस्या- मयो मोक्षः सा संसार उदाहत' इति । न चाऽज्ञानासंभवे तिन्नवृत्तिरुपपद्यते । यचाऽज्ञानहानेरात्मरूपत्विमष्टं तद-सत्, आत्मनः पूर्वसिद्धत्वेन तद्धानेरसाध्यत्वापत्तेः । न चाऽज्ञात आत्मैवाऽज्ञानहानिर्नात्ममात्रमिति वान्यं ज्ञानकर्मताऽनङ्गोकारात्॥ ७॥

या च सरवादिपक्षत्रये दोषमाशङ्क्य चतुर्थप्रकारता-मज्ञानस्य प्रकल्प्य तत्राप्यस्य पुनः पञ्चमप्रकारता स्वीकृता, साऽप्यज्ञानासम्मवेनैव निरस्ता॥ ८॥

डसम्भवात् शास्त्रस्य विषयः प्रयोजनञ्च न सम्भवतित्यर्थः। कथं तदसम्भवस्तत्राह—अज्ञातो हीति । अन्यया ज्ञानस्यापि शास्त्रः विषयत्वे चास्तुषेऽपि घटे शास्त्रमपेक्ष्येतेति भावः। न चाज्ञानेति । आवरणत्वेनाऽऽज्ञानस्यासम्भवे सति न तस्याज्ञानावरणस्य निष्टः चिः शक्याऽभिधातुं, न ह्यसति परिच्छेद तदपसारणं स्यादित्यर्थः । नन्तज्ञाननिष्टीचरात्मेव तस्य सन्वात् प्रयोजनासिद्धिरिति चेत्रत्राह यचेति । विकसितार्थम् । ज्ञानकर्मेति । 'यतो वाचो निवर्तन्त' इत्यादिश्चतिप्रामाण्यादिति भावः॥ ७॥

अज्ञानिवृत्तिर्भोक्ष इत्यादयस्त्रयः पक्षा दूषिताः । अय विधान्तरेणाऽज्ञानिवृत्तेर्भोक्षत्वं कैत्रलाद्वैतिया साधितं दूषयति याचेति । तन्नाशस्त्राऽज्ञानत्रध्यंसस्य । अज्ञानेति । आवरणतया सम्बाभावेनेत्यर्थः ॥ ८ ॥ एवं हि परैरङ्गीकृतम्—अज्ञानस्य न सस्वं, अद्येतहानातः । नाऽप्यसस्त्रं, प्रतीतिवैपरीत्यातः । न च सदसस्वं, विरोधातः । अतश्चतुर्थः प्रकारोऽनिर्वचनी- यत्वं स्वीकार्यम् । न च तन्नाशोऽपि ताहक्, प्रतियोगि- तिल्लक्षण्यस्याऽऽवश्यकत्वादिति पञ्चमप्रकार- ताऽङ्गीकार्थ्या । यदाह—'न सज्ञासज्ञ सदसज्ञाऽनिर्वाच्यश्च तरक्षयः । यक्षानुरूपो बलिरित्याचार्याः प्रत्यपीपद' न्निति ।

उक्तमधेमुद्धाटयति-एवं हीति । परै: केवलाचिदद्वैतिभिः ।
नाऽण्यसस्वमित । अज्ञानाभावे छद्दमज इति मत्ययो न स्यादित्यर्थः । न च सदसन्वमिति । जैत्यौष्ण्यवदेकत्र सन्वासन्वयोविरोधादिस्थैः । अतोऽज्ञानस्य सदसद्विलक्षणानं चतुर्थः प्रकारः
स्वीकार्व्यमित्यर्थः । न चति । तक्षाकोऽज्ञाननाञोऽपि तादक्
चतुर्थमकारो न भवतीत्यर्थः । कुत इत्याह-मतियोगीति । अज्ञाननिवत्तेः प्रतियोगी छ्ञानम् । तयोविलक्षण्यमावश्यकम् । यथा
घटतद्ध्वंसयोः । तस्माद्ज्ञानिवृत्तिः पश्रमः प्रकार इत्यर्थः ।
अत्राचार्यसंमतिमाह न सन्निति । स तत्क्षयोऽज्ञाननाञाः सन्न
भवति, उपलक्षणत्वस्वीकारात् । विशेषणत्वे निविवेषपत्वस्तिति
रिति भावः । नाऽष्यसन्, ग्रद्धबुद्धमुक्तस्वद्धपोऽहमस्मीत्यतुभवविरोधापत्तेः । न च सदसन्, विरोधात् । नाऽष्यनिर्वाच्यः,
अज्ञानस्य तथात्वेन तत्क्षये ततो वैलक्षण्यस्यावश्यकत्वात् । तस्मात् सदसद्विलक्षणविलक्षणस्तत्क्षय इति । परिहर्ति-इदमपी-

इदमण्यपेशलं, उक्तरीत्यां ज्ञानासम्भवात्तेन कल्येन मानायास्तस्याः खपुंष्पतील्यात् ॥ ९ ॥

अथ पञ्चमप्रकाराऽज्ञानिवृत्तिरात्मेतराऽऽत्मस्वरू-पा वा। आचेऽप्यज्ञानकार्य्यं न वा ? न तावदाद्यः । त-दाप्यज्ञानावस्थितेः संभवात् । न ह्युपादानेन विनोपा-देयस्य स्थितिरस्ति । न चान्त्यः । आत्मेतरस्याज्ञानत-त्कार्य्यान्यतरत्वावदयम्भावाभ्युपगमात् । नापि द्वितीयः ।

ति । असुन्दरमित्यर्थः । 'पेशलो रुचिरे दक्षे' इति विश्वः । उक्त-रीसा व्यापकाभावाद् व्याप्यमावरणं न संभवेदित्येवंरूपया । तेनेत्यज्ञानेन । तस्याः पश्चममकारतायाः ॥ ९ ॥

निहासिरज्ञानकार्यं न वेस्यर्थः । न तावदाद्य इति । आत्मेतराऽज्ञाननिहस्तिरज्ञानकार्यं न वेस्यर्थः । न तावदाद्य इति । आत्मेतराऽज्ञाननिहस्तिरज्ञानकार्यमिति । प्रथमः प्रक्षो न सम्भवतीत्यर्थः। तदाऽन्य्यज्ञाननिहस्तिकालेपीत्यर्थः। विद्यद्यति-न सुपादानेनेति । ल्रह्मान्कारया चित्तहस्याऽज्ञाननिहिच्चर्णन्यते । सा चित्तहस्तिन्नहन्तिकालेपादानं स्वोपादेयतिनहच्चर्णन्यते । सा चित्तहस्तिन्नहन्तिकालेपादानं स्वोपादेयतिनहच्चर्णन्यते । सा चित्तहस्तिन्नहन्तिकालेपादानं स्वोपादेयतिनहच्चर्णन्यते । सा चित्तहस्तिन्नहन्तिकालेपादानं । चान्त्य इति । ज्ञान्यास्त्रवान्तिनहन्तिकालेपादानं । ज्ञान्यस्तिनहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानिहन्तिकालेपादानि

दर्शितदोषापत्तेः । एवमज्ञाननिवृत्तेरुभयथाऽप्यसम्भवेन स्वरूपामावातः । सा पुनः सुदूरापास्तेति ॥ १०॥

किञ्च घटादीनां सत्त्वं शश्युङ्गादीनामसत्त्वं घटा-दीनामेव देशकालव्यवस्थया सदसत्त्वमिति प्रकारत्रय-स्पैवाऽनुभवाचतुर्थः प्रकार एव नास्ति, तदभावात प-स्वमप्रकारताप्यष्टमरसवदशक्यसम्भावनेति ॥ ११॥

एवञ्च विषयप्रयोजनयोरभावादधिकाराचदभावात सन्बन्धस्र निरस्तः । सतामेव हि सम्बन्धः, स चा-

नाऽपि द्वितीय इति । पश्चमपकाराऽज्ञाननिष्टित्तरात्मस्वरूपैवेति
प्रथमविकल्पस्य द्वितीयः पक्षोऽपि न शक्यो मणितुर्मित्यर्थः । कुत इत्याह--दर्शितेनेति । आत्मनः पूर्वेसिद्धत्वेन तद्पाज्ञाननिष्टत्तेरसाध्यतापचेरित्यर्थः । एविमिति । उभय्यापीति । आत्मेतरत्वेनात्मस्वरूपत्वेन चाऽज्ञाननिष्टचेनिरूपणासम्भवात्तस्याः
पश्चमपकारताऽतिद्रे निक्षित्तेत्यर्थः ॥ १० ॥

सदसद्विलक्षणवस्तुनोऽप्रसिद्धिश्चाऽज्ञानस्य तथात्वं न क्षत्र्यं वनतुमित्याह किञ्चेत्यादिना । चतुर्थपकारोऽज्ञानस्य सदसद्वि-लक्षणत्वं पञ्चपपकारताऽज्ञाननिष्टत्तेः सदसद्विलक्षणविलक्षण-त्वम् । तत्र दृष्टान्तोऽष्टमेति । षडेव रसास्तेषु सप्तपस्यैवाभावा-दृष्टमो यथा दृरापास्तस्तद्वदित्यर्थः ॥ ११ ॥

शास्त्राद्द्रातमर्थे ज्ञातुमज्ञाननिवृत्तिरूपं प्रयोजनश्च छन्यम् । तत्र शमायुपेतोऽधिकारी पवर्तते । तत्रोक्तरीत्याऽज्ञानासम्भवान ऽज्ञानासम्भवेन विषयादेरभावान्नेति । विचारारम्भवैय-ध्यञ्च तस्मादेव । तथाऽऽवंरणरूपमज्ञानं निवर्तयच्छास्त्र-मदोषमिति रिक्तं वचः ॥ १२ ॥

इति सिद्धान्तरत्नाख्ये भाष्यपीठके केवला-द्वैतनिरासः पञ्चमः पादः ॥५ ॥

ะเหลือสเลา (2014) รายเทางาน (2015) เลา (2015)

दिधकारी च त्वन्मते न सम्भवेदित्याहैवं चिति । तदमावाद् विवयादीनामभावात् । सम्बन्धाभावं दर्शयित सतामिति ।
शास्त्रस्यात्मना सद बोध्यबोधकभावः सम्बन्धः । अधिकारिणा
सद्दुष्ट्रध्येयाऽध्येतभावः । आत्मना मोक्षेण च सद प्राह्मग्राहकभावः । स चैष विस्तारोऽज्ञानहेतुक एव, अज्ञानाभावे तु नैते
सम्भवन्तीति कस्य केन सम्बन्ध इत्यर्थः । विचारेति । सन्दिक्षे वस्तुनि तत्त्वनिर्णयो हि विचारः । सन्देहस्त्वज्ञानकृत एव,
तद्यावान्न विचारारम्भ इत्यर्थः ॥ १२ ॥

इति श्रीगोविन्दभाष्यपीटकटिपण्यां पश्चमो वामनपादो व्याख्यातः ॥ ५ ॥

in the first of the second sec

epper de pre forme d'alle capital des diel conseguir de proposition de proposition de la company de

## षष्टः पांदः ।

1 1917 7700

800

अत्राहु:-फलवस्रजाते ऽर्थे श्रुतेस्तात्पर्यादमेदः परमार्थः । अनन्तानन्दब्रह्मभावो हि फलम् । शास्त्रकगम्यो ब्रह्माभेदः । तस्मिन्नद्वितीये ब्रह्माण नानाविधज्ञातृज्ञेय-ज्ञानभेदादि सर्व परिकल्पितमतो मिथ्यैवेति । एवमेवाह् श्रुतिः-अब्रिति ब्रह्मित्र ब्रह्मित्र अस्ति अस्ति स्वति स्व

rich and the state of the state of

अथ विधानतरैः प्रतिपद्यः केवलाद्वती प्रसाख्यात्त्रकृत्यः स्तद्धं त्रिविक्रमाख्यः षष्ठः पादोऽयं प्रवर्धते । तत्र तावत्तन्यत्त्यस्यति—अत्राहुरिखादिना । फलवतीति । तादशब्रह्यात्त्रवापत्तिर्जीवस्य प्रमुक्षोः फलम् । शास्त्रकेति । ननु प्रत्यक्षादिनाम्यः स इत्यर्थः । परिकल्पितमिति । तादशब्रह्माज्ञानादिति भावः । उत्तरेऽधे क्रमात् प्रमाणान्याद्यः—क्रह्मविदित्यादिना । सदिति । अग्रे स्पृष्टेः पाक् । सदैव सत्तामात्रं ब्रह्मैवाति । विद्यर्थः । अस्तीत्येवोपलञ्चवय इति श्रुतेः । 'अपक्षयविनाच्याभ्यां परिणामाधिजनमभिः । वर्जितः शक्यते वक्तुं यः सदान्दिति केवल्यंभिति स्मृतेश्च । तदज्ञानादिदं जगत्तत्र किल्पतं

पदयित' 'यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाभूत्तत्र केन कं पश्येत केन कं विजानीयात' 'वाचारम्भणं विकारो नामधेयं मृत्तिकेत्येव सत्यम्' 'इतोऽन्यदार्तम्' 'रामं ब्रह्मलोकं न विदन्त्यनृतेन हि प्रत्यूढा' इत्यादिका ॥ १ ॥

एवमेवाहैकादशे श्रीभगवान्-'गुणाः सजन्ति कमीणि गुणा नु सृजते गुणांच् । जीवस्तु गुणसंयुक्ती । स्वार्थ

तज्ज्ञानेन तु विनङ्क्ष्यति, तस्मादेकमेवेति। सजातीयविजातीयस्वगतभद्रशुन्यं तदित्यर्थः। नेहेति। इह ब्रह्मणि। ज्ञातृनाना ज्ञेयादिकृष्यना नास्तीत्यर्थः। यत्र हीति। व्यवहारकाळे। यत्र त्विति।
मोसकाळे। अस्य जीवस्थात्मा ब्रह्मैव सर्वमभूत्। अयं ब्रह्मैवाभूदिसर्थः। वाचेति। घटादिकं विकार हित नामधेयं वाचारमेमणं वाङ्मित्रिणारव्यमतो मृषाभूतं तत् मृत्तिकत्येव सत्यम् ।
तथा च जगद् वाचारव्यत्वान्मृषाभूतं ब्रह्मैव सत्यमित्यर्थः। इत्
हित्। ब्रह्मतोऽन्यज्ज्यादार्ति मृष्ट्यर्थः। प्तमिति। अनृतेनाऽविध्या प्रत्युदास्ताः प्रजा एनं ब्रह्मभूतं क्षोकं न विदन्तीत्यविद्ययैव
तत्र जगद्भानिसर्थः॥ १॥

्रिना। गुणा इति । गुणा इन्द्रियाणि कर्माणि सजन्ति कुर्वन्ति न स्वारमा गिणुणो मोर्चिमप्रधाने ख्वादी सद इन्द्रिये। त्याणे शो-स्वारमा गिणुणो मोर्चिमप्रधाने ख्वादी सद इन्द्रिये। त्याणे शो-स्वादिसन्ध्यादिसन्त्राच्यादत्तरज्जुष्ति'ति येदिनीकारः । नन्वासी वेन्द्रियेः क्रभीणि कुर्यादिति चेचत्राह-गुणोऽविदेवैवास्यक्रायया मुङ्के कंमेफलान्यसौ।। यावत स्याद गुणवैषम्यं ताव-ब्रानात्वमात्मनः। नानात्वमात्मनो यावत पारतम्ब्यं तदैव हि॥ यावदस्यास्वतन्त्रत्वं तावदीश्वरतो भयं मिति ॥ २ ॥

इदमेत्र रहस्यम्—कर्त्तेत्वभोक्तृत्वादिधमेशून्याश्च-न्मात्रोऽद्वितीयो द्यातमा । स चात्मन्यविद्यया गुणमयी मायां तद्वैषम्यजां कार्यसंहतिं च कल्पयन्नस्मदर्थनेकं युदमदर्थाश्च बहूत् कल्पयति । तत्रास्मदर्थः स्वस्वरूपः

वज्यानेय सु विकास की है के स्मार्थ के किया मार्थी का विकास क

चतनेव गुणानिन्द्रियाणि स्जत प्रवर्तयतीति नात्मनः कर्तृत्वम् । अथ भोक्तृत्वम्प्यात्मन आविद्यक्षमेव, न तु वास्तवामित्याइ जीबस्तित । गुणसंयुक्त आविद्यकन्द्रियवगोपेतो जीवः कर्मफ्लानि
सुखदुःखानि सुक्के न तु शुद्ध इति गुणानामेव भोक्तृत्वम् । यखात्मनो नानात्वं तदप्याविद्यक्षित्याइ शाक्तिति । यावदिक् द्याकत्विताया मायाया गुणानां सन्त्वादीनां वैषम्यमहङ्कारिन्द्रयान्तःकरणकृषं स्याचावदेव घदैराकाशस्येवाहङ्कारादिभिरवचिक्रक्तस्यात्मनो नानात्वम् । आत्मयायात्म्यद्यानेन निट्येऽप्यवच्छेदकेष्वेकत्वं सिद्धमेवेति भावः । नन्त्वात्मन एकत्वे कथं पास्तन्त्रयं कथं वा लोकपालानां तचो भयमुक्तं, तब्राह मानात्वमिति । प्रकटार्थः ॥ २ ॥

ं गुणाः स्जन्तीत्यादिवानमार्थं सामिमायं ,विद्याति इद्धानं वेति। अविद्यासमाज्ञानेन । जीनेशाविति । आविद्या कर्त्री आर्थार सेन जीनेशी करोति रुचयति । अन्तः करणे ब्रह्मणः सविदिम्बैर् पुरुषः । युष्मदर्थोस्त्रिविधाः—पुरुषान्तराणि जडानि सर्वे-श्वराख्यः पुरुषविशेषश्चेति । 'जीवेशावाभासेन करोति माया चाऽविद्या च स्वयमेव भवती'ति श्रुतिश्च कर्तृत्वं भोक्तृत्वं च गुणसम्बन्धादात्मन्यस्मदर्थेऽभ्यस्यते । अथ तस्यामविद्यायां प्रणष्टायां तत्कार्यरूपा माया विन-श्यति । तन्नाशात नानात्वञ्च । तदमावादीश्वरतत्पारत-न्व्यतद्भयादीनि सुदूरोत्सारितानीति चिन्मात्राद्धितीय-मात्मवरित्वति ॥ ३ ॥

तथोत्तरत्र च-'िकं भद्रं किमभद्रं वा हैतस्या-ऽवस्तुनः कियत् । वाचोदितं तदनृतं मनसा ध्यातमेव

to my have more to you

न जीवं करोति मायायां प्रतिविम्बेन त्वीशम् । नजुविद्याविद्ये अम तन् विद्युद्धव शरीरिणाम् । वन्त्रमोक्षकरा
आद्ये मायया मे वितिर्मिते ।। इति भगवता मायाद्यतिरिवद्या पिठता । कथमविद्या मायां कल्पयतीत्युच्यते ।
तन्नाह माया च स्वयमेव भवतीति । तथा च भेदकल्पनं
तन्न भाकामिति भावः । अथेति । आत्मयायात्म्याववोधनेन तस्यामित्रद्यायां पण्छायां निद्यत्तायामित्यर्थः । तन्नाशादिति । नानात्वं वात्मनो नश्यतीत्यर्थः । तद्यभावादात्मनो नानात्वविनादयात् । अत्र दशमो नाहमस्मीतिवदात्मन्यविद्योत्पद्यते । दशबोहमस्मीतिवत् तस्मन् विद्यति वोध्यम् ॥ ३ ॥

👫 तथेति । उत्तरत्राऽष्टाविशेऽध्याये । किमिति । द्वैतस्य मप्रवाः

च ॥ छायाप्रसाव्हयाभासा ह्यसन्तोप्यर्थकारिणः । एवं देहादयो भावा यच्छन्सामृत्युतो भयम् ॥ आत्मैव त-दिदं विश्वं सुज्यते संजति प्रभुः । त्रायते त्राति विश्वा-रमा हियते हरतीश्वरः ॥ तस्मान्न ह्यात्मनोऽन्यः स्यादन्यो

स्य मध्ये कि कियद् भद्रं कियदभद्रं खपुष्पद्वन्दस्येवेत्यर्थः। यतोऽवस्तुनो रज्जुसर्पवन्मृषाभूतस्य । अवस्तुतामाह वाचेति । बाह्रोन्द्रियाणामुपलक्षणम् । यद्दागादिभिर्ग्रहीतं यच मनसा घ्यातं तदनृतं मृषेव, परत्र तथैवास्थितः । ननु देहादीनामनृत-त्वात् कथं भयहेतुत्विमिति चत्त्रं सदृष्टान्तमाइ-छायेति । छा-या प्रतिविम्बः । प्रत्याहृयः प्रतिघ्वनिः । आभासः शुक्तिरजता-दिः । यथैतेऽसन्तोऽप्यर्थकारिण एव देहादयो भावा आमृत्युतो भयं यच्छन्ति । मृत्युर्छयः । यानन्तन्तकानेनैते न छीयन्ते तावद् भयं संसारं जनयन्त्येवेत्यर्थः । जन् 'यतो चा इसानि भूतानि जायन्त' इत्यादिश्रुतिसिद्धत्वात् कयं द्वैतमनृतं तत्राह-आत्मैके ति द्वाभ्याम् । आत्मैव विश्वमित्यन्वयः । श्रुतिरेव यथा रजतम् । सृष्टित्राणसंहाराणां कमेभूतः कर्तृभृतश्चात्मेव स्वाज्ञानोपहितः सिन्नित्यर्थः । नतु कर्तुरेव कर्मत्वं विरुद्धं तत्राह-तस्मादिति । आत्मनोऽन्यो भावोऽर्थो यस्मान हि तस्वविद्मिनिरुपितः कि त्वास्मैव विश्वकर्ता कर्मभूतं विश्वमिति निरूप्यते । 'तदात्मानं स्व-यमक्करते ति श्रुतंबत्यर्थः । ति विकारापत्ति नेत्याइ-अन्यस्माः दिति । विकारास्प्रष्टादित्यर्थः ितर्हि कर्मत्वं कथग्रुच्यते तत्राह-निक्षितेति । त्रिविधाः सार्त्विकादिक्षा भातिः पतीतिर्निर्धुला ।

भावो निरूपितः । निरूपितेयं त्रिविधा निर्मूला भाति -रात्मनि ॥ इदं गुणमयं विद्धि त्रिविधं मायया कृतम्'॥४॥

'एतहिहान् मदुदिनं ज्ञानविज्ञाननैपुणः । न निन्दित न च स्तौति छोके चरति सूर्यवत ॥ प्रस्यक्षेन् णाऽनुमानेन निगमेनाऽऽत्मसंविदा। आद्यन्तवद्सञ्ज्ञात्वा निःसङ्गो विचरेदिहे'ति ॥ ५ ॥

तथा श्रीनिष्णुपुराणे सनन्दनादयः—'परमार्थस्त्र-मेवैको नान्योस्ति जगतः पते । तवैष महिमा येन व्या-समेतचराचरम् ॥ यदैतद् हदयते मूर्तमेतःज्ञानारमन-

न हि रजनभ्रमे शुक्त्यक्षानादन्यन्मृलपस्ति । एतदेवाहेद-मिति । अविद्यारचितया मायया कृतमिति । न चाक्रान-मृलस्वान्निर्मृलति विरुद्धं, ज्ञाने सति तस्य विनाजात् ॥ ४॥

प्तस्याऽनयंजालस्य निष्टतातुषायमाहैतदिति । मदुदितं मदुक्तमकारं नेपुणं निष्ठं साधनान्तरमाह—न निन्दतीति । स्रयंवत् समोऽभवत् । ज्ञानविज्ञाननैपुणं लाभोषायमाह-मत्यक्षेणेति । घटपटादिकपाद्यन्तवत् प्रत्यक्षेण ज्ञात्वा, अनुमानेनाद्यन्तवद्, दश्यं पृथिव्यादि निगमन वेदेनाद्यन्तवद् । दश्यं खादि ।
आत्मसंविदा स्वानुभवेन । चित्पिन्नं सर्वे दश्यमाद्यन्तवद्तीऽसन्मृषेति ज्ञात्वा निःसङ्गो विश्कः सन् विचरेत्॥ ५ ॥

तथेति । यथैकादशऽभिद्दितं भगवता, तथा सनन्दनादिभि-अ श्रीवैष्णवेऽपि प्रथमेंऽशे इति प्रतिपादितोऽर्थः स्थिर इत्य- स्तव । भ्रान्तिज्ञानेन परयन्ति जगदूपमयोगिनः ॥ ज्ञान् नस्वरूपमिखलं जगदेतदबुद्धयः । अर्थस्वरूपं परयन्तो भ्राम्यन्ते मोहसंप्लवे॥ ये तुज्ञानिदः शुद्धचेतसस्तेऽिख-लं जगत। ज्ञानात्मकं प्रपश्यन्ति त्वदूपं परमेश्वरे'ति॥ ६॥

तथा श्रीगीतासु भगवान्—'क्षेत्रज्ञं चापि मां विद्धि सर्वक्षेत्रेषु भारत। न तदस्ति विना यत स्था-न्मायाभूतं चराचर'मिति॥ ७॥

मिध्यात्वं त्वधिष्ठानभूतब्रह्मज्ञानबाध्यत्वमेव । शु-क्त्याद्यधिष्ठाने दोषनशादेव परिकल्पितं रजतादि वि-ज्ञाते हि तस्मिन् बाध्यते । दोषश्च स्वरूपानृत्तिविविध-

र्धः । त्वमेव परमार्थः सत्यस्त्वदन्यत् सर्वे स्र्वेत्यर्थः । त्व-त्स्वरूपाज्ञानेनेदं जगत्त्वयि कल्पितमित्याह भ्रान्तीति । अ-योगिनः । अद्वितीयब्रह्मणस्तव ज्ञानयोगेन रहिताः । स्फुटार्थ-मन्यत् ॥ ६ ॥

क्षेत्रज्ञमिति । अन्तःकरणेनाविच्छन्नस्तस्मिन् पतिविम्बितो वाऽहमेव जीवः । मत्स्वच्रपविज्ञानेनान्तःकरणे जागरे + +स्वप्ने विळीने सित स मचो नान्य इत्यर्थः । न तिहिति । यचराचरं जगत् मया विनाभृतं तन्नास्ति । मदज्ञानेन मयि तदक्षैःकिष्पतं, शुक्त्यज्ञानेन यथा ग्रक्तौ रजतिमिति ॥ ७ ॥

द्वैतमनृतमित्युक्तं पुरा । अथ तस्यानृतत्वस्य छक्षणग्रुच्यते मिथ्यात्वमितीति । ध्वंसमितयोगित्वं तत्त्वं वोध्यम् । दोषवशा- विक्षेपकरी सदसद्विलक्षणत्वादानिर्वचनीयाऽनादिर्वि-चैव । तमोऽज्ञानमायादिशब्दैरिप सैवाऽभिधीयते—'न सदासीम्नासदासीत्तदानीं 'तम आसीत्तमसा गूढमप्रे प्रकेतम्' 'इन्द्रो मायाभिः पुरुरूप ईयते' 'मायान्तु प्र-कृति विद्यानमायिनन्तु महेश्वर'मिलादौ ॥ ८ ॥

इयं पुनर्बह्मात्मैक्यविज्ञानान्निवर्तते 'न पुनर्मृ-त्यवे तदेकं पश्यति' 'न पश्यो मृत्युं पश्यति' 'तमेव विदित्वा ऽतिमृत्युमेति' 'तत्र को मोहः कः शोक ए-कत्वमनुपश्यत' इत्यादिश्रवणात् । अत्र मृत्युशब्दो छ-विद्याभिधायी । 'प्रमादं व मृत्युमहं ब्रवीमि' 'सदाऽप्र-

दिति । चाकचिवयादिसहकुताचद्रज्ञानादेव हेतोरित्यर्थः । तः
स्मिन् शुक्तयाद्याधिष्ठाने । पक्रते को दोषस्तत्राह दोषश्चेति । आः
बरणविक्षेपक्षक्तियुक्ताऽिवद्येव दोष इत्यर्थः । सेषाऽिवद्येव । तः
स्याः सदसद्विलक्षणत्वं प्रमाणयति न सदिति । तदानीं पलः
ये । प्रकेतं सर्वनिवासमृतं ब्रह्म तमसा गूढं समाश्रितमासीत् ।
इन्द्र इति बृहदारण्यके । इन्द्रः परमात्मा मायाभिरविद्यादिनभिरन्तःकरणगुणैः पुरुक्षपोऽसङ्ख्येयजीवक्षयः । ईयते भासते ।
मायामिति व्वताद्वनरश्चितः ॥ ८ ॥

इयमित्यविद्योच्यते । न पुनिरिति । यस्तदेकं ब्रह्म पदयति स पुनर्मृत्यवेऽविद्याये न भवति । पुनस्तां न विन्दतीत्यर्थः । पद्मय एकत्वदर्शी विद्वान । अतिमृत्युधानिद्यानिक्रमं मुक्तिमृत्यर्थः । मादादमृतस्वं ब्रवीमी'ति समृतौतस्यांतस्य प्रयोगात ॥९॥ निर्विशेषं चिन्मातं खलु ब्रह्मणः स्वरूपम् , 'स-त्यं ज्ञानमनन्तम्,' 'निष्कलं निष्कियं शान्तं निरवधं निरज्ञनम्'। 'नेह नानास्ति किञ्चन'। 'अथात आदेशो नेति नेति' 'न हे नस्मादिति नेत्यन्यत्परमस्ती'त्यादिभिः श्रुतिभिः। 'प्रत्यस्तमितभेदं यत् सत्तामात्तमगोचरम्। व-चसामात्मसंवेषं तज्ज्ञानं ब्रह्मसंज्ञितम्॥ शश्वत प्र-

प्रमादमिति भारते सनत्सुजातवाक्यम् । प्रमादमिवद्याम् । अ प्रमादादेकस्वविज्ञानात् । तस्यां तस्येति । अविद्यायां मृत्युशब्द-स्यत्यर्थः ॥ ९ ॥

ब्रह्मस्त्र पं की द्यामित्यपेक्षायामाह - निर्विशेषित । सत्यमिति सत्यादिस्त्र प्रमित्त । इह ब्रह्माण । नानाविष्टं द्वारहितेय इति । इह ब्रह्माण । नानाविष्टं द्वारहितेय इति । इति विश्व हित्तेय प्रमिति किञ्चेन नास्तीत्यर्थः । अथिति बृहदारण्यके । अथ मूर्ताम्प्रीदिरूपिनरूपणान-तरम् । यस्मात्त्र इत्वानात् परं श्रेयो न भन्त्र भागे निति नत्यादेशः । निति नत्युपदिश्यमानं ब्रह्मीत केयिन्त्यर्थः । जहचेतनयाविह्मान्योयोनिषयाय विष्मा । श्रुतिरेवादेश्यार्थं ब्रह्मीति । एतस्माद् ब्रह्माणोऽन्यत्र ह्याति नेत्युच्यते । तदन्यौ जहचेतनौ न स्त इति प्रथमेन नेतिनोक्तम् । द्वितीयेन द्विष्टिन्नि । तत्वयते । नतु प्रपञ्च ब्रह्माणि न भवेदिति चेन्नत्याह-अन्यदिति । द्वर्णात् प्रपञ्चाद् भिन्नं परं सर्वभ्रमाविभ्रतं सन्मानं ब्रह्मास्तीति । प्रस्पेति चैष्णववावयं भक्तरार्थम् । श्रुत्विति

शान्तमभयं प्रतिबोधमात्रं शुद्धं समं मदसतः परमात्म-तत्त्व'मित्यादिभिः स्मृतिभिश्च समस्तविशेषप्रतिषेधात्। १०॥

तदस्य प्रतिपत्तुर गासकस्यादमैत्रीत मनतन्यम् , 'आत्मे-स्येत्रोपासीते'त्यादिश्रवणात्, 'आत्मेनि तूपगच्छन्ति ग्राह-यन्ति चे'ति शास्त्रकृताऽपि स्वीकृतत्वाच ॥ ११ ॥

न च सत्यादिभिः पदैनिर्विशेषस्यैवावगतौ तेषां पर्यायतापात्तिः। पर्यायभूनानां युगण्डचने पौनरुक्त्यन्न ।

श्रीभागवते । श्रश्वत् निसम् । प्रतिवोधमात्रं निर्विशेषविज्ञान-बपुरित्यर्थः ॥ १० ॥

तदिति । तन्निर्विभाषचिद्वपं ब्रह्म । आत्मेित बृहदारण्यके । स्रोऽहामिति भावेनेत्यर्थः । आत्मेित त्विति ब्रह्मसूत्रम् । तद् ब्रह्म ममात्मेित तन्वज्ञा उपगच्छिन्ति विदन्ति तथा प्राहयन्ति च शि-व्यानित्यर्थः ॥ ११ ॥

सत्यमित्यादि श्रुति विशिष्टब्रह्मपरां द्वैतिना न्याचसते तासि-राकरोति न चेति । तेषां सत्यादिपदानाम् । एकार्थापिषाय-काःचं पदर्यायत्वम् । पौनरुकाञ्चेति । घटकल्यञ्चम्भानानयेति-वत् पुनरुक्तिः स्यादित्यर्थः । इति न च वाच्यमित्यन्वयः । कुत इत्याह्-निर्भुणश्रुतीति । सत्यत्वादिगुणविशिष्टम्बीकारे साक्षी चेताः केवला निर्भुणश्चेति वावयं विरुद्धं स्यादित्यर्थः । एत-दुक्तं भवति-यथा भरतादिश्चिराचार्य्येवीचकलाक्षणिकन्यञ्च-कास्त्रिविद्याः शुन्दास्तेषामभिष्यालक्षणान्यक्षनास्तिस्रो इत्यय- तस्मात् सत्यत्वादिगुणविशिष्टाभिधायीनि तानीति वाच्यं, निर्गुणश्रुतिविरोधापत्तेः ॥ १२ ॥

ततश्रासत्याजडात्परिन्छिन्नाच व्यावृत्तिं क्रमा-दिमा निगमयन्ति। व्यावृत्तिस्तु न भावरूपो नाप्यभाव-रूपो धर्मः, किन्तु सर्वेतरव्यावृत्तव्रह्मात्मिकेव । यथा शौक्त्यादेनैं व्यादिव्यावृत्तिः शौक्त्यादिरूपैव न धर्मान्त-रम् । एवच्च सति तेषामैकार्थ्यपर्यायता चेति न कापि क्षतिरस्ति ॥ १३ ॥

यस्तु 'द्दा सुपर्णा सयुजा सखाये'त्यादिषु भेदवादो-ऽवगम्यते स खलु न शास्त्रतात्पर्यगोचरः प्रसिद्धेः

स्ताभिनोध्या वाच्यछक्ष्यच्यङ्ग्रास्त्रयोऽथीः, व्यञ्जनाया व्य-ङ्ग्रानाञ्चाऽसङ्ख्याता भेदाः प्रतीतिवद्मात् स्वीद्धताः प्रतीताश्च सर्वेस्तयाऽस्माभिरपि करुप्यते । जात्यादीनि पदात्तिनिमित्तानि विना, विना च छक्षणया सत्यादयः शब्दा निर्विशेषां चितं बोधयन्तीति निर्भुणश्रुतिजातया प्रतीत्या स्वीकार्यमिति ॥१२॥

पूर्वोक्ते पक्षे पुनरुक्ति विध्य निर्विशेषाश्चितं स्थापायितुं तद्वादी नास्तिकाभ्युपगतेनाऽपोहवादेन मवर्तते। ततश्चेति। तं पूर्वोक्तं
पक्षं विहायेत्यर्थः । स्थब्छोपे कर्माण पश्चमी । गोत्वमगोभिन्नत्वभितिवत् सत्यत्वमसत्यभिन्नत्विमत्यादिव्याद्वतेः स्वक्तपम् । प्वभिति । तेवां सत्यादिपदानाम् ॥ १३॥

नन जीवेशमेदोऽि शास्त्रणोच्यते तस्य का गतिशिति चे-

फलाभावाच, किन्तु व्यवहारगोचर एव मृषाभूतः । जडजीवात्मकः प्रपद्मः खलु शुक्तौ रूप्यमिव ब्रह्मण्यध्यस्तो मिथ्यामूतस्तेन तद्भेदोऽपि तथा ॥ १४ ॥

एवं हि श्रीविष्णुपुराणे पराशरो निश्चिनोति— 'ज्योतींषि विष्णुर्भुवनानि विष्णुर्वनानि विष्णुर्विदिशो दिशश्च । सरित् समुद्राश्च स एव सर्व यदस्ति चैवं प्रवर्थ्य ॥ ज्ञानस्वरूपो मगवान् यतोऽसावशेषमूर्तिने तु वस्तुभूतः । ततो हि शैलाब्धिधरादिभेदान् जानीहि विज्ञानविज्यम्भितानि ॥ यदा तु शुद्धं निजरूपि सर्व

चत्राह-यस्तु द्वेति । प्रसिद्धेरिति । हालिकैरिप स्वेतरेभ्यः स्व-भेदो ज्ञायते एव न तत्र शास्त्रापेक्षाऽस्ति । फलाभावाचेति । भे-दिनामीशोपासनया वैकुण्डं गतानामपि तत्रेशसुपासीनानां न पारतन्त्र्यनिद्यत्तिर्द्यसेविनामिव सम्पन्नानामपीति न तत्र फलि-त्वमस्तीति भावः । नन्वयमपुमर्थो भेदः कुतो जातस्तत्राह-जीवजडेति । यथा शुक्तेरज्ञानादेव तत्र रजतं भामते तथा ब्र-साणोऽज्ञानादेव तस्मिन् पपश्च इति रजतवत् प्रपश्चो सृषैव । त-तश्च प्रपश्चभेदोऽपि सृषैव ॥ १४॥

पराज्ञारोऽपि महर्षिरेतमर्थमवादीदित्याहैवामिति । ज्योतींषि विष्णुरित्यादौ स्थाणुः पुरुष इत्यादिवद्वाधायां सामानाधिकर-ण्यं बोध्यम् । ज्ञानेति । यतो भवातः ज्ञानस्वरूपोऽतस्तस्याशेष-मूर्तित्वं ज्ञेलाब्धिथरादिरूपत्वं देवमानवाद्याकारत्वश्च मुवेत्यर्थः । कर्मक्षयं ज्ञानमपास्तदोषम् । तदा हि सङ्कल्पतरोः फलानि भवन्ति नो वस्तुषु वस्तुभेदाः ॥ वस्त्वस्ति किं कुत्र चिदादिमध्यपर्यन्तहीनं सततैकरूपम् । यच्चाऽन्य-थारवं द्विजयाति भूयो न तत्त्वथा तत्र कृतो हि तत्त्वम् ॥ मही घटत्वं घटतः कपालिका कपालिकाचूर्णरजस्ततो-

ततो ज्ञानस्वरूपस्य भगवतोऽशेषमृतिताया मृषात्वादेव हेतोः। बौळादिभेदान ज्ञानस्वरूपे तस्मिन् श्रुत्वादौ रजतादीनिव त-द्रक्षानेन विरुद्धेन भ्रमरूपेण क्षानेन विजुम्भितान क्रलिन तान जानीहि । क्वीवत्वमार्षम् । नन्वस्य भ्रमस्य निष्टतिः कदा तत्राह-यदा त्विति । यदा ज्ञानं निजरूपि सत् शुद्धं भव-ति । तथा त्वं कदेति चेत्तत्राह-पदा सद्गुक्षपदेशोपलब्बतः इर त्यनेन सर्वकर्मक्षये सति तदपास्तदोषं विनिष्टत्तभेदमळं भवति। तदा सङ्करपतरूफळानि वस्तुषु वस्तुपेदा न अवन्ति। शुक्त्यादि-ह्मानेन रजतादय इव बैछादिभेदा विनङ्क्यन्तीत्यर्थः । असन्बादेव बैलादयो वस्तुभेदा न भवन्तीसाह वस्त्वस्तीति। आदिमध्यान्त-हीनं सततेकरूपं वस्तु किं कुत्रचिदिस्त ? नास्त्येवेत्यर्थः । हे द्विज मैन्नेय । यच्च शैलादिकमन्यथात्वं परिणामं भूयः पुनः पुनर्याः ति तत्तथोक्तलक्षणं न भवति । 'भूपस्तु स्यात् पुनः पुन'रिति श्रीधरः । तत्र तस्वं वस्तुत्वं क्रुतः, नास्त्येवेत्यर्थः । अन्यथा-त्वमभिनयेनाइ-महीति। मही मृत्तिका कुळाळेन व्यापारिता घट-स्वं याति । स्फुटिताद् घटतः कपालिका भवति । सा चूर्णीमा-वं गता रजो भवति । रजसस्त्वणुः । प्रुनः पुनरेवमिति शैकाः

ऽणुः । जनैः स्वकर्मस्तिमितारमनिश्चयैरालक्ष्यते ब्रूहि किमत्र वस्तु ॥ १५॥

'तरमान्न विज्ञानमृतेऽस्ति किञ्चित क्वचित कदा-चिद्विज वस्तुजातम् । विज्ञानमेकं निजकमेभेदिविभिन्नचि-चैर्वद्वधाऽम्युपेतम् ॥ ज्ञानं विशुद्धं विमलं विशोकमशे-ष्रलोभादिनिरस्तसङ्गम् । एवं सदैकं परमः परेशः स वासुदेवो न यतोऽन्यदस्ति'॥ १६॥

दीनां परिणामित्त्रम् । जनैरिति । स्वकर्मस्तब्धात्मज्ञानैजनैरत्र जगति मुद्दुः परिणामिञ्जैलधरादिमये कि वस्तु ब्रह्मतस्वमाल-स्यते त्वं ब्र्हीति नैवाऽलक्ष्यत इत्यर्थः ॥ १५ ॥

विज्ञानात्मकं ब्रह्मेन वस्तु तदज्ञानात्तत्र कल्पितपन्यत् सवेमवस्त्वेवेत्युक्तमिष दृढतार्थं पुनरप्याह-तस्मादित्यादि द्वाभ्यास् ।
विज्ञानमात्मतत्त्वं विनाऽन्यद् वस्तुजातं दौळादि नास्ति । ननु
प्रतीयमानं कथमपळपनीयं तत्राह-विज्ञानमिति । एकमिद्विनीयमित्यर्थः । यथा रज्जुरेव तत्स्वरूपानमिज्ञेभुजङ्गायमोवनाऽभ्युपेयते तथात्मवस्त्वेव तत्स्वरूपानमिज्ञेभुजङ्गायमोवनाइभ्युपेयते तथात्मवस्त्वेव तत्स्वरूपानमिज्ञेभुजङ्गायमोवनाद्वेनति सुजङ्गादिवत्तन्मवैवेत्यर्थः । आत्मवस्तु परिज्ञोभयति
ज्ञानमिति । विशुद्धं निर्विशेषम् । विमळमिति देहयोगेन, विज्ञोकमित्यन्तर्वदिःकरणयोगेन च वर्जितम् । अतोऽशेषेति । एवं
यदुक्तविषया ज्ञानमात्मतत्त्वं सदैकमेकरसम् । विद्योपदितः स
एवं वासुदेवः परमः श्रीमान् । यत आत्मतत्त्वादन्यन्नास्ति । तन्यद्वाद्वाद्वयः परमः श्रीमान् । यत आत्मतत्त्वादन्यन्नास्ति । तन्यद्वाद्वयं परमः श्रीमान् । यत आत्मतत्त्वादन्यन्नास्ति । तन्यद्वाद्वयं परमः श्रीमान् । यत आत्मतत्त्वादन्यन्नास्ति । तन्यद्वाद्वयं परमः श्रीमान् । यत आत्मतत्त्वादन्यन्नास्ति । तन्यत्वाद्वयं परमः श्रीमान् । यत आत्मतत्त्वादन्यन्नास्ति । तन्यस्त्वत्वादन्यन्नास्ति । तन्यस्त्वत्वाद्वयः परमः श्रीमान् । यत्वाद्वादन्यन्नास्ति । तन्यस्त्वाद्वयः परमः स्वीविष्ठा ॥ १६ ॥

'सद्भाव एव भवतो मयोक्तो ज्ञानं यथा सत्यम-सत्यमन्यत । एतत्तु यत् संन्यवहारभूतं तताऽपि चो-क्तं भुवनाश्चितं ते ॥ यज्ञः पशुर्वन्हिरशेष ऋत्विक् सो-मः सुराः स्वर्गमयस्य कामः । इत्यादिकमाश्चितमार्गदृष्टं भूरादिभोगास्य फलानि तेषाम्।। यज्ञैतद भुवनगतं म-या तवोक्तं सर्वत्र बजिति हि कर्मवस्य एकः । ज्ञात्वे-तद् ध्रुवमचलं सदैकरूपं तत् कुर्याद्विशति हि येन वा-सुदेव'मिति ॥ १७॥

अत एव भेदब्राहिणं श्रुतिनिन्दित, भय**द्य** तस्या-भिधत्ते 'अथ योऽन्यां देवतामुपास्ते' 'अन्योसावन्योह-

सदिति । एवं मदुक्तमकारकः सद्भावः समीवीनः श्रुतेराभिपायो भवतस्तव मयोक्तः । स कीदिणियादः—ज्ञानमात्मतस्वम् । अन्यच्छैळाव्यिष्ठसादि । एतदिति । तन्नाषि
सयासवार्योपाख्याने भुवनाश्चितं यन्मया तवोक्तं तदेतत्तु संव्यवहारभूतं स्वाप्तिकार्योचयवन्न तु पारमार्थिकमित्यर्थः । दर्जनति यज्ञ इति । तेषां कर्मणाम् । कर्मकळान्यनित्यानीत्याहः—यचेति ।
एतद् भोग्यभोगस्थानजातम् । कर्मवव्यत्वादेक एव तत्र सर्वन्न
पर्यायेण वज्ञति । एतत् कर्मफळजातमनित्यं ज्ञात्वा जनस्तत्सावनं कुर्यात् । येन वामुदेवं विद्यति तत्र ळीयते । भुवं नित्यम् ।
अचळं पूर्णम् ॥ १७ ॥

अत एवेति । भेदस्य मृशात्वादेवेत्यर्थः । अथेति बृहदा-

मस्मीति वसवेद यथा पशुरेवं स देवानामिति', 'यदेवेह तदमुत्र यदमुत्र तदन्विह । मृत्योः स मृत्युमाप्तोति य इ- ह नानेव पश्यिति'।।, 'यदा ह्येवैष एतिस्मन्नुदरमन्तरं कु- हते अथ तस्य भयं भवती'त्यादिका । तस्मात परापरा- दमनोरभेद एव पारमार्थिकः, भेदस्तु व्यावहारिक इति सिद्धम्॥ १८ ॥

'त्वं वा अहमस्मि मगवों देवते अहं वै त्वमसि भगवों देवते', 'तद्योहं सोऽसौ योऽसौ सोहमि'ति 'तत्त्व-मसी'ति चैवमादिष्वपि भागलक्षणपा विरुद्धान् गुणां-शान् विहाय संविदनुभूतिपर्यायं चैतन्यमात्रमेकं तयोः

रण्यके । पर्पात्मदेवता स्वस्मादन्यतयोपासीनः पशुवदह्य इत्य-र्थः । यदेवेति काठके । इह जीवस्वरूपे । अष्ठुत्रेश्वरस्वरूपे च । चैतन्यमात्रमेकं वेद्यं तत्र नानात्वदर्शी जन्ममरणपवाहं विन्दती-त्यर्थः । यदा होवेति तैत्तिरीयके । एतिस्मन्नानन्दमये ब्रह्मणि । उद्रमञ्ज्यन्तरं विशेषं यदेष कुरुते भावयति तदाऽस्य संसारभ-यसुत्पद्यते इत्यर्थः । 'अवकाशे विहर्योगे विशेषेऽवसरेऽन्तर'मिति हलासुयः । भेदस्तु व्यावहारिक इति । एतनु यत्संव्यवहारभू-तमिति स्मृतेः ॥ १८ ॥

स्वतः प्रतीतिपक्षेऽपोहपक्षे च स्यूछिषयां ययसन्तोषस्तदा स्रक्षणयैवाऽद्वैतं साधयामीति भावेनाह त्वं वा इति जावालाः । तस्रोऽहमित्यैतरेयिणः । भागस्रक्षणया जहदजहत्स्वार्थया । विद्य- स्वरूपमवगमनीयं निर्गुणवाक्यानुरोधादेव । बलवच नि-र्गुणवाक्यं स्वरूपपरत्वात् ॥ १९ ॥

यस्यस्य कचिद्रूपं वर्णयन्ति तत् किल कवियतमेव 'चिन्मयस्याऽद्वितीयस्य निष्कलस्याऽशरीरिणः । उपास-कानां कार्यार्थं ब्रह्मणो रूपकल्पने'त्यादिश्रवणात् । का-येञ्च तेषामरुन्धतीदर्शनन्यायेन क्रमेण प्रत्यक्ष्प्रवण-चित्ततेव ॥ २०॥

एवञ्चाऽसत्यैरेव शास्त्रादिभिः सत्यभूता ब्रह्मतावा-तिरसत्यैरेव स्वाप्तिकस्त्रीसङ्गशिरदछेदादिभिः सत्यभूत-

द्धान् विभुत्वाणुत्वनियन्तृस्वानियम्यत्वादीन् गुणांशान् दिहाय त्यका । बळवचेति । सगुणवाक्यं तु गुणपरत्वाद् दुर्वळमि-सर्थः ॥ १९ ॥

नतु सत्पुण्डरीकनयनं मेघाभवैद्युताम्बरिमशादौ ब्रह्मणो स्वित्वश्रवणात्रिर्गुणत्वं कथं ब्रवीपीति चेत्तत्राह यन्त्रस्येति । किचित् श्रुतिमदेशे स्मृतिषु चेत्यर्थः ! चिन्मयस्येति श्रीरामो-पिनपिद दृष्टम् । चिन्मयस्य विज्ञानपात्रस्य । अद्वितीयस्य द्विती-यभेदासहस्य । निष्कछस्य निरंशस्य । अश्ररीरिणो देहेन्द्रिय-प्राणसम्बन्धशुन्यस्येत्यर्थः । प्रत्यगिति । विज्ञानमात्रब्रह्मानिस्तम-नस्तेत्यर्थः ॥ २० ॥

नन्वद्वितीयचिद्वादे तदन्येषां सर्वेषामर्थानां कल्पितत्वेन मृषात्वात् कथं मृषाभूतानां शास्त्राचार्यतदुपदिष्टसाथनानां ब्रह्म- सुखदुःखादेरुपलम्मात् । अत उक्तम्-'छायाप्रत्याह्व-यामाता द्यसन्तोऽप्यर्थकारिण'इति । तस्मान्निर्वेशेष-चिन्मात्राद्वैतं ब्रह्मैव सत्यं, तदन्यतः सर्वे ततः परिक-व्यितं मिथ्याभूनमिति ॥ २१ ॥

अत्राऽऽचहमहे—न ह्यमेदे फलमस्ति। अज्ञाननि-वृत्तिरानन्दावाप्तिश्च फलम् । तत्न नाद्यः, प्राक् प्र-त्याख्यानात् । नान्त्यः निर्विशेषत्वक्षतेः । न चावाितः स्वरूपमेव न धर्म इति वाच्यं, तथा सति साधन-वैयर्थ्याचापत्तेः । नाऽपि ब्रह्मतापत्तौ सा श्रुतिः प्रमा-णामावमावहित एवशब्दस्य तत्न साहद्यार्थक-त्वात् । 'व वा यथा तथैवैवं साम्ये' इति ह्यनुशासनम् ।

तापिचलक्षणमोक्षरेतुत्वं स्याचत्राहैवश्चाऽसत्येरेवेति । युक्तिर-जतादिवन्म्याभूतैरेव शास्त्रादिभिः सत्या युक्तिर्भवतीत्यत्रास्ति दृष्टान्तः । मृषाभृता अपि स्वाभिका योषिदास्त्रेषादयः सुस्ना-दीनि सत्यानि जनयन्तः प्रतीयन्ते तद्वत् । एवसुक्तं भगवतापी-त्याद्द छायेति । न्यारूपातं पाक् । पूर्वपक्षं सङ्कलयति तस्मा-दिति ॥ २१॥

अत्रेति । महित पूर्वेपक्षे परिहारसमाधाने बूमहे इत्यर्थः । इह पूर्वोक्तान् पूर्वपक्षान् हृदि निघाय ते द्वे भावनीये । न हीति । अभेदे चिन्मात्राद्वेते । प्राक् पूर्वपादे वामनाख्ये । निर्विशेषल्वेति । तत्रश्च ब्रह्मेन ब्रह्मसम इसेनार्थः । अत एव ब्रह्मभावा-नन्तरं ब्रह्माऽप्ययः सङ्गच्छते नान्यथा । श्रुतिश्च—'नि-रञ्जनः परमं साम्यमुपैती'ति, 'यथोदकं शुद्धे शुद्धमासिक्तं ताहगेत्र भवति । एवं मुनेर्विज्ञानत आत्मा भवति गौतमे'ति च । स्मृतिश्च—'इदं ज्ञानमपाश्चित्य मन साधम्यमागताः । सगेंऽपि नोपजायन्ते प्रलये न व्यथन्ति च' ॥ इति, 'भोगमात्रसाम्यलिङ्गाच्चे'ति न्यायश्च ॥ २२ ॥

आनन्दित्वपतीतेरिति भावः । न चेति । अवाप्तिरानन्दछाभः ।
सा श्रुति श्रिह्मविद् ब्रह्मैव भवती त्यादिका । व वेत्यमरवाक्यम् ।
अत एवेति । एवशब्दस्य साम्यार्थकत्वेन ब्रह्मतापचेरपनीतत्वाद् ब्रह्मभावेन ब्रह्मसाम्यभवनस्य व्याख्यातत्वाचेत्यर्थः ।
अन्यथा ब्रह्मतापचित्वीकारे । निरक्षन इति मुण्डके । निर्मायः
सिन्नित्यर्थः । यथादकिमिति काठके । ताटक् तत्समम् । मुनेर्ब्रह्मस्यायनो विजानतो ब्रह्मानुभविनो जनस्यात्मा । एवमासिकोदकबह्रह्मसमा भवतीत्यर्थः । साम्यमत्र नैरक्षन्यांशेन श्रेयम् ।
इद्मिति श्रीगीतामु । सर्गमळययोजन्मव्यथाविरहानमुक्तम् ।
भोगेति ब्रह्ममूत्रम् । नेति पूर्वतो वर्तते । परमं साम्यमुपैतिति
स्वस्पसामध्याभ्यां जीवेश्याः साम्यं वाक्यायों न । कुतः, 'सोऽक्ष्तुते सर्वीन् कामानि'त्यत्व भोगमात्रे मुक्तस्य ब्रह्मसाम्यवचनाह्रिङ्कादेवेत्यर्थः ॥ २२ ॥

न च लोकेऽज्ञातो जीवब्रह्माभेदः शास्त्रेणैव ज्ञा-यतेऽतस्तत तस्य तात्पर्यमिति वाच्यं, शास्त्रतात्पर्यः निर्णेतिभः षड्भिलिङ्गिस्तद्भेदस्यैव निर्णेष्यमाणत्वात् । तद्दैतं ब्रह्मातिरिक्तं ब्रह्मात्मकं वेत्यादिभिस्तदभेदस्य पुस निरासाच्च । तस्मान्नरश्चङ्गादिवदसत्त्वादेव तथात्वं तस्य ॥ २३ ॥

एवध् 'सदेव सौम्येद'मित्यादाविदंशिब्दतस्य जगतः शक्तिमद् ब्रह्मैवोपादानं निमित्तद्वेति विवक्षितम्, एक-विज्ञानेन सर्वविज्ञानप्रतिज्ञानात्, पदेभ्यस्तथावगमा-क्च । न चैतदंभेदमात्रे मानं, एकपदेनैव तात्सद्धी पदान्तरवैयर्थ्यापत्तेः । न च सजातीयविजातीयस्वगत-भेदनिरासात् पदत्रयमर्थवदेवेति वाच्यम्, अभेदस्य नि-

यनु मध्ये शास्त्रैकगम्यो ब्रह्माभेद इत्यनेन लोकाझातः शास्त्रमात्रज्ञातस्तदभेद इत्युक्तं तिन्नरस्यति न चेति । नन्बद्धै-तिभिरद्वैतं पद्भिर्लिङ्गैर्निर्णातमस्तीति चेत्तत्राह तदद्वैतमिति । पुरा पश्चमे पादे । तथात्विमिति । तस्याऽभेदस्याऽज्ञातत्व-मित्यर्थः॥ २३॥

एवञ्चत्यादि । एकेति । येनाश्रुतं श्रुतं भवत्यमतं मतमविज्ञातं विज्ञातिमत्येकविज्ञानेन सर्वविज्ञानमतिज्ञानादुपादानत्वम् । पदेभव-स्तथेति । 'तदैक्षत वहु स्पां मजायेये'ति 'तत्तेजोऽग्रजत' इत्यादिषु रस्तत्वात् । तस्मादेवाद्वितीयपदे तदितरसर्वाभावस्तस्य च निरुपाख्यत्वमधिकरणरूपत्वञ्चेत्यादिकल्पनं दूरोत्सा-।रितम् । किञ्च तेन कल्पनेनाऽपि नाऽभिमतं सिद्धचित । अभावेनैव सद्वितीयत्वापत्तेः । द्वितीयस्य निरुपाख्यत्वे-ऽपि ब्रह्माणि तदाधारत्वापत्तेः । अभावस्याऽधिकरण-रूपत्वे तु घटाभावो भुवीसत्र भुवि भूरिस्याद्यनुभवाप-

स्जतीत्यादिपदेभ्यो निमित्तत्वश्चत्यर्थः । न चेति । एतत् सदेव सौम्येति वाक्यम् । तत्सिद्धावभेदनिष्यत्तौ । पदान्तरयो-रेवाऽद्वितीयपदयोर्निष्फछतापत्तेः । न च सजातीयेति । क्षेत्र-क्वेभ्यः सजातीयः । प्रकृत्यादिभ्यो विजातीयः । स्वगुणेभ्यः स्वगतश्र भेदः प्रतीयते । तन्निवारकतया त्रीणि पदानि सार्थे कानीति न वाच्यमित्यर्थः । निरस्तत्वाद्वामनपादे । तस्मादिति । अभेदस्य पूर्वत्र निरस्तत्वादेव हेतोः। तस्य चेति । ब्रह्मेतर-सर्वाभावस्य खपुष्पादिवदवस्तुत्विमत्यर्थः । अधिकरणरूपत्वं ब्रह्मात्मकत्वमिसर्थः । तथा च सर्वेरुपायैरद्वेतमेव साध्यते । तस्य च पूर्व निरस्तत्वादुपायानां निरर्थकत्वमिति भावः। किञ्चे-ति । तेनाद्वितीयपदे ब्रह्मणितदन्यसर्वाभावाश्रयत्वकल्पनेन सर्वाभावस्य निरूपाख्यत्वकल्पनेन वेत्यर्थः । तवाभि-मतं निर्विशेषचिदद्वैतं न सिद्ध्यति । द्वितीयस्य तदितरसर्वाभा-वस्य । ब्रह्मणि अभावाधिकरणत्वं हि भावरूपं प्रतीतेरिति स्वय-तेन दृषणपर्पितम् । अथ तार्किकमतेन तद्पेयति-अभावस्येति । भुवि घटाभाव इत्यत्र भुवि भूरित्यापत्तेरित्यर्थः। ब्रह्मणः सर्वाभावः त्तेष्रहाणी निरुपारुयतापत्तेश्वेत्यन्ये । तस्मातुञ्छमे-तत् ॥ २४ ॥

नेह नानेत्यत्र ब्रह्मच्यूहेषु प्रतीतस्य भेदस्य निषधः । तेषु नानात्वेन प्रतीतिरमेदे सखेवेति श्रु-तिराह—'एकोऽपि सन् बहुधा योऽवभाती'ति, 'एकं स-न्तं बहुधा दृश्यमान'मिति च । धर्मभेदस्य वायं प्रतिषेधः । श्रुतिश्च 'यथोदकं दुर्गे वृष्ट'मित्याद्या । न चात्र नानावि-धज्ञातृ ज्ञेयत्वादिप्रतिषधः, तस्य श्रुतिप्रतिपादितत्वाता। २ ५॥

'यत्र हि हैतमिवे'त्यादौ च न भेदस्य प्रतिषेधः 'पारमार्थिकत्वात । 'पृथगात्मानं प्रेरितारद्व मत्वा जुष्ट-

क्रपत्वे शुन्यतापत्तेश्वेरयन्ये तार्किकास्तस्मिन् दृषणमर्पयीन्त । स्वमते स्वभावस्याऽधिकरणक्रपत्वेपि विशेषवछादभावस्वम्प्य-स्तीति बोध्यम् । तस्मादिति । एतदद्वितीयपदेऽर्धद्वयकल्पनम् ॥२४॥

नेह नानेति श्रुति व्याचष्टे नेहेत्यादिना । ब्रह्मव्यृहेषु वा-सुदेवादिषु चतुर्षु । धर्मभेदस्य वेति । ब्रह्मधर्मा ब्रह्मणो भिन्ना म भवन्तीति वा तदर्थः । पराभिमतं वान्यार्थं द्षयति न चा-वेति । तस्य ज्ञानृज्ञेयादिभावस्य । 'तमात्मस्यं येऽनुपद्यन्ति धीराः। एतङ्केषं नित्यमेवात्मसंस्य'मित्यादिश्चितिमतिपादितस्य श्रुत्यैव प्रतिषेषे तस्या जन्मत्तापितिरिति भावः ॥ २५ ॥

यत्र हीत्यादिभिरत्नतेन हि प्रत्युदा इत्येतैभेंदः कविपतत्वा-स्पतिभिद्ध इति यदुक्तं त्त्रावित्रस्थिति यत्र हि दैतिमित्यादिना । स्ततस्तेनाऽमृतत्वमेति' जुष्टं यदाप सति अन्यमीशमस्य महिमानमिति वीतशोक इति तज्ज्ञानस्य मोक्षहेतुत्वश्र-वणात् ॥ २६ ॥

अयमेवार्थ: —ब्रह्मायत्तवृत्तिकत्वाद् ब्रह्मात्मकिन्दं जगद् व्यविद्यते । प्राणायत्तवृत्तिकत्वाद्यथा प्राणात्मकं बहिन्धैपदिष्टम् । छान्दोग्ये—'न वै वाचो न चक्षूंषि न स्रोताणि न मनांसीत्याचक्षते । प्राण इस्रेवाचक्षते ।

पारमाधिकत्वादिति । निस्यत्वादित्यर्थः । तस्वे हेतुपाह-पृथमिनित श्वेताक्वतरोपनिषदि । आत्मानं स्वपेरितारञ्च परेशं पृथकः मत्वा प्रेय्यंत्वपेरकत्वाभ्यामणुत्विष्ठमुत्वाभ्यां भृत्यत्वस्वामिन्त्वाभ्याञ्च भेदं तयोविज्ञाय । ततस्तद्वनन्तरं जुष्टस्तमुपासीनस्ते स्वार्थस्य भेदावगमस्य । अत्र जीवेश्वयोभेदोऽणुत्विमुत्वा-दिनित्यपर्भकृतत्वात् ससस्तस्य झानञ्च मोचकम् । असत्य-स्वेत तज्ज्ञानं मोचकं न श्रूपत । न हि श्रुक्तिकारजत्ज्ञानं मोचकं श्रुतं तहिं श्रुक्तिका प्राप्ति भ्रद्धान्य प्रस्ति । भद्झानस्य मोसहतुत्वमुक्तं याज्ञवल्ययेन भारते-य-दा तु पश्यतेऽन्योऽइमन्य एष इति द्विज !। तदा स केवस्रीभृतः षद्विनम्युव्यवती'ति ॥ २६ ॥

चोद्धं निरस्य स्वमते वाक्यार्थं सत्रमाणमाह-किन्त्विति । च वै इति । बागादीनि च बागादिशब्दच्यपदेश्यानि किन्तु मा प्राणा होतेतानि सर्वाणि भवती ति ॥ २७ ॥

तथा ब्रह्मनिष्ठत्वाद् ब्रह्मव्याप्यत्वाद्घा ब्रह्मात्मकं तत् स्मर्थते । 'अन्यश्च परमो राजन् तथान्यः पञ्चवित्र-कः । तत्स्थत्वादनुषद्यन्ति ह्येक ऐवेति साधव' इति, 'सर्व समाप्नोषि ततोऽसि सर्व' इति च ॥ २८॥

तथा च संसारदशायां तस्वाज्ञानातः स्वतन्त्रमिक तदज्ञस्य भवति । ततेतर इतरं पश्यति स्वतन्तं जा-नातीत्यर्थः । यदा तु शास्त्राचार्यप्रसादााद्विध्वस्ताऽज्ञानः सन्ततानुचिन्तनेन सञ्जातब्रह्मसाक्षात्कारस्तरस्वस्वया-

णाधीनद्वत्तिकत्वात् प्राणशब्दव्यपदेश्यानि प्राणक्ष्याणि च ता-नि यथा तत्प्रकृतेऽपीति ॥ २७ ॥

गत्यन्तरे प्राइ-अन्यश्रेति। मोक्षथमें जनकथाइवल्क्यसंवादे विश्वावसुं गन्धवेराजं प्रति याइवल्क्यवाक्यम्। परमो हरिः । पश्चविद्यको जीवः। तत्स्थत्वात् परमाधारकत्वात्। एकः परमा-भिन्नः। सर्वमिति श्रीगीतास्वर्ज्जनवाक्यम्। समाम्रोषि च्या-द्योषि। ततः सर्वोति सर्वे त्वदात्मकपुच्यते इत्तर्थः॥ २८॥

सङ्गतित्रयं पदर्श्ये यतः हीति वाक्यार्थे योजयति । तथा चेत्यादितकाञ्चानाचदायचरिकत्वाचवोषादित्यर्थः । यदा त्विति । ज्ञानदत्वायां मोक्षद्रशायाञ्चेत्यर्थः । विध्यस्ताज्ञानो विनष्टस्वातन्त्रयाभिमानः स्फुरिततदायचत्वादियपैत्रयश्चेत्यर्थः । सन्द्रतानुचिन्तनेन सर्वदा निदिध्यासनेनेत्यर्थः । स्वरूपश्चासन क्सनुग्रहेणोपलब्धपाषदभावस्तदा केन कं पश्येदिप तु तेनेव तं पश्येदित्यर्थः ॥ २९ ॥

श्रुतिरप्येवमाह—'यमेवैष वृणुते तेन रूम्यस्तस्येष आत्मा विवृणुते तनुं स्वांभिति । स्मृतिश्च-'प्रयुड्यमा-ने मिय तां शुद्धां भागवतीं तनुम् । आरब्धकर्मनिर्वाणों न्यपतत् पाञ्चभोतिक' इति, 'आदत्ते हरिहस्तेन हरि-

तुप्रहेण भक्तभावानुविधायिभगवत्सङ्कल्पप्रष्टक्तप्रासार छ।दमंति-त्रमादिन छब्धपार्षदभावासि छभगवत्सेवोपयोगिविग्रह इत्यर्थः। तदा प्राकृतदेहिन्द्रयाणामभावात् केन प्राकृतेन चक्षुषा कं वान्य-बादिकं जनं पद्मपेन्न केनचित् किव्वदित्यर्थः। अपि तु तेन भग-बन्तं पद्मपेदित्यर्थः॥ २९॥

भगवत्तनं साक्षात्करोति तत्तक्क्षरपसिद्धां तनुश्च विन्दतीत्यत्र कठश्चित्तप्दाहरति यमेवेति । यं मुमुखं साधनसम्पन्नं
जीवम् । एष परमात्मा । रणुते स्वीकरोति । तेनैव स लभ्यः ।
कथं लभ्यस्तत्राह-स्वां तनुं तस्य विरुणुते दर्शयति । स्वसङ्करपसिद्धां तनुं ददाति चेत्यर्थः । ददातित्यत्र स्मृतियुगलमुदाहरति प्रयुज्यमाने इति । भयमे नारदवावयम् । तां भागवतीं तनुं
प्रति । पिप्रमुज्यमाने नीयमाने सति । आदत्त इति । हरिहस्तेनेत्यादि । हरिसङ्करपमरुत्तपरासारकपत्वादिति भावः । तृतीये
मह्मवावयञ्च । 'त्वं भक्तियोगपरिभावितहत्तरोज आस्से
भ्रतेक्षितपयो ननु नाय पुंसाम् । यद्यद्या त उरुगाय विभावयन्ति तन्द्रपुः मणयसे सदनुम्रहाये'ति । इत्रयेति । मोक्षे नि-

हष्ट्यैव परयति । गच्छेच्च हरिपादेन मुक्तस्यैषा स्थिन तिभेवे'दिति च । इतस्या सर्वपदसङ्कोचापत्तिः ॥३ ०॥

वाचारम्भणिम्ह्यादौ कारणाद ब्रह्मणः कार्यजगद-भिन्नमित्येवार्थः । आह चैवं भगवान् सूत्रकारः—'त-दनन्यत्वमारम्भणशब्दादिभ्य' इति । तत्र च ब्रह्मवत स-त्यं जगदिति प्रतिपन्नम्। इतरथा सत्याऽसत्ययोरभेदानुप-प्रतिः ॥ ३१ ॥

इतोऽन्यदार्तमित्यत्राऽन्यजगदार्तं दुःखीत्येवार्थः, 'आ-तों जिज्ञासुरथीर्थी'त्यत्र तथाऽवगमात् । दुःखि चेदमखि-छम्, 'तस्मादिदं जगदशेषमस्त्रस्यः स्वप्नाममस्तिधि-

विंशेषब्रह्माभिन्नो भवतीति स्वीकारे । यत्र स्वस्य सर्वेमात्मैवा-ऽभूदिति सर्वशब्दस्य सङ्कोचः स्यात्, यत्रायमात्मैवाऽभूदित्ये-तावतैव विवक्षितसिद्धोरिति भावः ॥ ३० ॥

तदनन्यति । तस्मात् पथानक्षेत्रज्ञज्ञाक्तियुक्तस्वाह्रह्मणोऽनन्य-दाभिन्नमेव जगत् । कुतः १ 'वाचारम्भणं विकारो नामध्यं मृति केट्येव सस्य'मित्वादिवाक्येभ्य इत्यर्थः । तत्र चेति । तदनन्य-स्वसुत्रे । इतरथा छक्तिरजनवज्जगतो मिध्यास्वस्वीकारे । सत्यास-स्ययोज्ञह्मजगतोः ॥ १९ ॥

तस्मादिति श्रीदशमे ब्रह्मवाक्यम् । असत्स्वरूपं परिणामि-वपुः परतन्त्रं वा । 'सन्त्रं स्वातन्त्र्यमुदिष्ट'मित्यादिसमृतः । प्रतमिन षणं पुरुदुःखदुःखं'मित्युक्तेः । एतमित्यादौ प्रत्यक्परता-विरोधिककेशकपटरूपमप्रियमसस्यं वाक्यमनृतमुज्यते । तेन यस्मात प्रजाः प्रत्यूढाः, तस्मादैनं ब्रह्मलोकं न वि-दन्तीत्येवमर्थः।ऋतं खलु सूनृतं वाक्यम 'ऋत्ब सूनृ-ती वाणी'ति मगवद्व्याख्यानात् । तिङ्ग्निमनृतम् ॥३२॥

एवञ्च 'गुणाः स् जन्ती' त्यादात्रस्तिन्दनेत्रो भगवात् ज्ञानमात्राद्वैतवादमुपदिशतीति न शक्यं भणितुं, स्वस्थापि परेशाभिमानिनो मिथ्याभूतत्वोपपादनेनोपदेषृ-त्वासम्भवात्, पूर्वापरिनजोक्तेविराधाच । परमार्थ-रूपपरमेश्वरत्वेमुख्यादस्य जीवस्य संसृतिस्तत्सांमुख्या-चुतदुपरतिरिति शास्त्रेऽस्मिन्नम्यस्यते ॥ ३३ ॥

तस्मादयमेवार्थः—नश्वरतया विश्वं विपर्यन् हर-यशुद्धिलोकसङ्ग्रहेच्छया निवृत्तं कर्मोऽनुतिष्ठन् यथा-

ति । प्रत्युदा ग्रस्ताः । ऋतं खलु सन्तामिति । 'सन्तं पिये सत्वे' इत्यमस्थ । ऋतथेत्येकादको ॥ ३२ ॥

श्रुतिशैल्यां परकृतं पूर्वपक्षं निरस्य स्वयतं तत्र पदर्शितम्। अय समृतिशैल्यां स्वयतं दशियष्यता परकृतः पूर्वपक्षस्ता-बद् दृष्यते—पत्रियत्यादिना। अस्प्रिकेकादशस्कन्ये शास्त्र ॥३३॥

सिद्धान्ते वाक्यार्थे योजयति तस्मादित्यादिना । यथायथं यथार्थे यमास्त्रियमात्र । अजुलिति न तेष्वतीवाभिनिवेशः किनुत यथं यमनियमान् भजन् मदिभज्ञगुरूपसित्तिविदिततस्त्रत्रयो विविच्य प्रणिहितमद्रपस्तदुपसात्तिल्ब्यादऽरमिवद्यमा सं-सृतिं विधुनोतीति मयोदितेष्विल्यादिभिः स्वमतं प्रागुप-दर्शितम्। अथ तस्य परिशुद्धये प्रतिपक्षभूतानि मतान्त-राणि निराक्रियन्ते विंशस्या ॥ ३ 8 ॥

तेष्वथैषामित्यादिमिः सप्तदशिमः कर्मजडानां मतं स्वयमुपन्यस्य दूषितम् । जीवस्य स्वतः कर्तृभोकतृत्व- रूपीमिति तदंशस्तु 'गुणाः सृजन्ती'त्येकेन साङ्ख्यम- तमाश्चित्य । नानाभूताः स्वतन्त्राश्च पुरुषा इति सा- ङ्ख्यमतं च 'यावत् स्यादि'त्यादिना साधेन ज्ञानमात्रा- द्दैतमतमाश्चित्यति । अथ तदिदं मतत्रयं कुमतिनितं

भक्तावेव स इति भावः । तत्त्वत्रय इति ! ईश्वरो जीवः प्रक्रति-रिति तन्त्वत्रयम् । कालकर्मणोरुपलक्षणमेतत् । विविच्य प्रकृत्या-दितः स्वतश्च पृथक् कृत्वा । प्रणिहितं ध्यातं मद्रूपं येन सः । त-हुक्सत्तिगुंद्भपासना । अथंति । तस्य स्वोपदिष्टस्य सिद्धान्तस्य । परिश्रद्धये परिष्काराय परिषक्कानायेति यावत् ॥ ३४ ॥

ने विद्यति । तेषु विञ्चातिक्छोकेषु मध्ये । अथत्यादिभिः सप्तद-द्यभिः कर्मजडानां मतं स्वयं भगवतेवोत्याप्य स्वयुक्तयव निरा-कृतमित्यर्थः । जोवक्योति । तदंशः कर्मजडेक्सीकृतो मर्वाशः । सा-क्रुक्यमतमाश्रित्य भगवता दृषित इत्यन्वयः । 'शुणाः क्रन्नदी' स्वयं प्रत्याचष्टे 'य एतत्समुपासीरंस्ते मुद्धान्ते शु-चार्पिता' इत्यनन्तरोत्तरवाक्येनार्द्धेनेति ॥ ३५ ॥

इत्थ'ञ्चरमत्रे'त्यादिनैकजीववादरूपं रहस्यकल्पन-मपि निरस्तम् । 'निस्यो नित्यानां चेतनश्चेतनानामको

त्यस्य साङ्ख्यमतेनैवपर्थः । गुणाः सन्वादयः । 'गुणो मौर्व्या'-मित्यादि मेदिनीकारकोशात् । मिथुनवृत्तयस्ते । कर्माणि सुजन्ति न त्वामा । नन्विन्द्रिवाणि कर्षकर्तृण्यनुभूवन्ते तत्राह-गुणोऽह-ङ्कारो गुणानिन्द्रियाणि सनते इति स्वकार्योहङ्कारसृष्टानामिन्द्रि-याणां यत् कर्मकर्तृत्वं तद् गुणानामव सन्वादीनामित्यर्थः । न-न्वात्मनो भोवतृत्वात्कर्तृत्वं च तस्यैव स्यादुभयोरैकनिष्ठ्यादि-ति चेत्तत्राह-जीवस्त्विति । गुणैरिन्द्रियैः संयुक्तो जीवो न तु शुद्धः कर्मफलानि सुङ्केऽनुभवतीति भोक्तनुःवमपि गुणहेतुकत्वाद् गुणानामेवेति साङ्ख्यानामेष सिद्धान्तः । यावत् स्यादित्यादि सार्द्धकन्तु प्राग् व्याख्यातमेवाऽनुसन्धेयम् । तेन निर्विशेषचिद-द्वैतिनां सिद्धान्तेन नानाभूताः स्वतन्त्राथ पुरुषा इति साङ्खय-मतञ्ज दृषितं निरस्तं भगवतित सम्बन्धः । अथ स्वयं तन्मत-त्रयं दूषयति । य इति । कपैजडानां साङ्ख्यानां केवलाद्वैति-नां च यन्मतं ये तत्तनमतावलम्बिनः सम्रुपासीरन् स्वीकुर्वीरन् ते शुचापितास्तत्तन्मतानां भ्रान्तिविजृम्भितत्वात् शोकपेता सु-ह्यन्ति संसारसरिस निमज्जन्तीत्यर्थः॥ ३५॥

इत्यञ्जेति । एतस्य मतत्रयस्य स्त्रान्तिविजृम्भितस्य भगक-ता प्रत्याख्याते सतीत्पर्थः । तस्य गुणाः स्त्रन्तित्यादिकस्य । बहूनां यो विदधाति कामा'निति श्रुतेश्व । एवं सित जीवेशाविति श्रुनिस्तु तर्कसमयकविपतावेव तावादाय सः ङ्गच्छते न तु श्रुतिसिद्धाविति । तस्यां तु नित्यज्ञा-नादमुणकमणुचैतन्यं जीव इति नित्यज्ञानादिगुणकवि-ग्रहस्वरूपस्त्वीश्वर इति प्रतिपादनात् ॥ ३६॥

तथा कि भद्रमित्यादावष्यसौ स्वशक्तिमयस्य देत-प्रयञ्जस्य मिथ्यात्वमाहेति शङ्कितुमप्यनुचितं, 'य एको वर्णो बहुधा शक्तियोगाद्दणीननेकान्निहितार्थो द-

सार्द्धद्यस्येकजीवतादप्रस्त्वकप्रस्थयक्षप्रस्ता निरस्तापित्य-यः । नित्य इत्पादि कठश्चतेश्वेकजीववादो निरस्तः । य ईश्वरो नित्यश्वेतन एको नित्यानां चेतनानां बहुनां जीवानां कामान् वाज्ञितानि निद्धाति सम्पादयतीति तद्येः । एवं सतीति । तौ जीवेश्वौ । तर्क्षवास्त्रे सस्तु जीव ईश्वश्वकाशवाद्धिभुजेदो ज्ञाना-धिकरणिमिति स्वक्रियते । तदिदं श्वतिविरुद्धं भगवन्यायामोदि-तैस्ताक्षिकैः कल्पितम् । अविद्यायापन्तरे वर्तपानाः स्वयं थीराः पण्डितंमन्यपानाः । दन्द्रम्यमानाः परियन्ति मुद्धा अन्यन्त्रे नीय-माना यथान्या इति श्वतेः । श्वतिसम्मतौ तौ द्वीपति तस्या-

तथेति । असावरविन्दनेत्रो भगवान् । ईश्वरः स्वश्चत्या ज-गद्भवयतीति क्वेताक्वतराणां श्रुतिराहे य होते । जगतो पिथ्या-स्व श्रुतिरेषा व्याहतार्था स्यात् । पद्दिशातीति । स्वयं भगवते- धाती'त्यादिश्रुतिच्याकोपात् षड्विंशातिपक्षस्य स्वयमेवा-ऽङ्गीकारात् । एतस्मादुपदेशात् प्रागूर्ध्वेद्य तस्य स्वात्म-कत्वोपपादनाच्च । उपदेष्टृत्वासम्मवाच्च ॥ ३७ ॥

प्राग् यथा—'विश्वमेकात्मकं पश्यन् प्रकृता पुरुषेण चे'ति । ऊर्ध्व यथा—'ज्ञानं विवेको निगमस्तपश्च प्रत्य-क्षमैतिद्यमथाऽनुमानम् । आद्यन्तयोरस्य यदेव फलं का-

व । तत्पक्षे जीवेशभेदोऽस्तीति द्वैतं सत्यम् । एतस्मादिति । किं भद्र-मित्यादिकात् । तस्येति द्वैतप्रश्चस्य । उपेति । तद्वादेऽभिमते भगवतो मिथ्यात्वेनोपदेष्टृत्वानुपपत्तेरिति मुख्यो दोषः ॥३७॥

पाग्यथेति । प्रकृत्या पुरुषेण च सिद्धं विश्वमेकात्मकं शक्तिमदीश्वराभिमतं पश्यन् य एक इत्यादि श्रुतितो विज्ञानन् परेषां स्वभावान् शान्तयोरमृदान् कर्माणि तादृशानि न मशंसे- च गईयेदिति पूर्वेणाऽन्वयः । द्विमिश्रं जगदैश्वरं विश्वाय तस्य स्तुतिनिन्दे त्यजेदित्यर्थः । ऊर्ध्व यथेति । विवेको ज्ञानामित्यन्वयः । तस्य साधनान्याह् निगमो वेदः । तपो वेदोक्तकाय- क्ष्यः । प्रत्यक्षं निजानुभवः । ऐतिश्चं पारम्परिक उपदेशः । अनुमानं तर्कः । फलमाह—अस्य जगत आद्यन्तयोर्यद्सित तदेव मध्येपीति । किन्तत् १ कल्यति प्रकाशयित इति कालः परेशः । हेतुः कारणम् । उपादानं प्रधानजीवल्रसणम् । परिणामनिमित्ते कालकर्मणी इति । इदं विश्वं शक्तिमदीश्वराभिकामिति यो विवेको निगमीदिसाधनैरूत्यते तज्ज्ञातं क्रलं मित्यर्थः । अत्र दृष्टान्तमाह यथेति । सुष्ठ कङ्कणादिरूषेण

लश्च हेतुश्च तदेव मध्ये ॥ यथा हिरण्यां सुकृतं पुर-स्तात पश्चाच सर्वस्य हिरण्मयस्य ।तदेव मध्ये व्यवहा-थेमाणं नानापदेशैरहमस्य तद्व'दिति ॥३८॥

किञ्च भ्रान्तं ब्रह्मैव जगिदिति तण्डलपाकवत् सं-युक्तमेव द्वैतमतो नित्यमबाधितमिति शुक्तिरजतवदा-रोपितत्वादसत्यं तदिति च वादस्तत्त्वोपदेशान्ते स्वयमेव निराकरिष्यते । 'एतावानात्मसंमोहो यद्विकल्पस्तु केवले।

कृतं रचितं हिरण्यस्य कङ्कणादेहत्वचेः पुरस्ताद्विनाझाच्च पश्चाद्यद्दित तदेव मध्ये नानापदेशैः कङ्कणादिनामभिन्धवहा-द्यमाणं भवति । अस्य जगत आदाबन्ते मध्ये चाऽहमेव श-क्तिमान तद्वद्वपदेश्य इत्यर्थः । अत्रोभयत्रोपदेशे शक्तिमदीश्व-राभिन्नं जमदित्युक्तम् ॥ ३८ ॥

अथ कि भद्रमित्पादी यह केवलात्मैक्पवाद स्वयाभिभेषते न स भगवद्रभिमतः, तद्वादस्य तेनान्ते निराकृतस्वादिसाह-किव्वत्यादिना । श्रान्तमिति । यथा श्रान्तो राजपुत्रः कैवर्तस्तया श्रान्ते ब्रह्मैन जीव इति । स एव पायापरिमोहितात्मा शरीरमास्थाय करोति सर्वमित्यादिश्रुत्यर्थाभासमाश्रित्य वर्णयन्ति, तदिदं द्वयत्येतावानित्यर्थकेन । केवले चिदेकरसे निर्पुण ब्रह्माण भपश्चोऽहमस्मीति विकल्पो श्रम एतावानुच्यते । अज्ञानमेतद्
वक्तुरित्यर्थः । न हि ताहते श्रमः शक्यो वक्तुं यथा तण्डुलवाके तण्डुलाविविक्ता मिथः सम्युक्तास्त्याऽनेके जीवाः प्रकृत्या

आत्मान्यृते स्वमात्मानमवलम्बो न यस्य हि ॥ यज्ञामा-कृतिभिन्नीद्यो पञ्चवर्णमबाधितम् । व्यर्थेनाऽप्यर्थवादोऽयं इ.यं पण्डितमानिना'मिति । विकल्पो भ्रमः ॥३९॥

तस्मादत्रायमर्थः । पूर्वत्र स्वप्राप्तिहेतुभूता स्वभ-क्तिरुपदिष्टा । तत्प्रतिकूलयोः परनिन्दाप्रशंसयोविहा-

सिश्चिष्टाः सन्तः कर्तृत्वभोवतृत्वे भजन्तीत्यजामेकामित्यादिश्च-त्यर्थाभासमाश्चित्य साङ्ख्या वर्णयन्ति, तदिदं द्षयति—आत्म-नीत्यर्थकेत । स्वमसाधारणं सत्यसङ्कल्पादिमक्तिकं परेशं विनाऽऽत्मिन जीवे विषये यस्य प्रयञ्जात्मकस्य परिणामस्या-ऽवलम्बो न सम्भवति । जीवेच्छायाः सचेतनमक्रतिक्रतत्वात् तस्या जीवावलम्बनं, न हि जीवेच्छायाः सचेतनमक्रतिक्रतत्वात् तस्या जीवावलम्बनं, न हि जीवेच्छायाः । शुक्तिस्वच्यान-भिन्नेथेया ग्रक्तो रजत्यारोत्ति तदसम्भवः । शुक्तिस्वच्यान-भिन्नेथेया ग्रक्तो रजत्यारोत्यते तथा ब्रह्मस्वच्यान-भिन्नेथेया ग्रक्तो रजत्यारोत्यते तथा ब्रह्मस्वच्यानभिन्नेभेगभ्वाभवौ यथेत्यादिम्मत्यर्थाभासमाश्चित्याऽहैत्येकदेशिनः कन्त्यपन्ति, तादिदं द्षयति घत्तामित्येकेन । नामिपराक्वतिभिन्न च्योगेन प्रयादिपञ्चकम्यं हैते सत्येक्वरशक्तिमयं च्योगेन सम्प्रतिपञ्चनम्यं होते सत्येक्वरशक्तिमयं विद्वि प्रमाणप्रमितत्वादवाधितम् । तत्र जगन्निध्या शुक्तिरजत्वदान् रोपितत्वादिति व्यर्थेन सत्प्रतिपक्षनानुमानेनाथेवादो मिथ्येत्य-भक्तम्यनं पण्डितमानिनाभेव न तु पण्डितमामित्यर्थः ॥ ३९ ॥।

एवं चोद्यं निरस्य वात्रयार्थं स्वमतेन योजयति तस्मादयः मत्रेति । तस्मतिक्र्ळयोभेक्तिवाधकयोः । तस्येति मपळ्ळस्य । अ- नाय तस्य विकारित्वं पारतन्त्रयं चोपदर्शयति किमिति। अवस्तुनः परिणामिनः । 'यत्तु कालान्तरेणाऽपि नान्य-संज्ञामुपति वै । परिणामादिसम्मृता तहस्तु नृप तच किम् ॥ अनाशी परमार्थश्च प्राज्ञैरस्युपगस्यते । ततु नाशि न सन्देही नाशि द्रव्योपपादित मिति समृते। तः च्च हैतमनृतं न ऋतं सत्यं प्रियं बाक्यं यस्मि-स्ततः । प्रत्यक्परतापतिकूलककेशकपटनाक्यवदिसर्थः । ताद्वशं च वाचा मनसा च गोचरीकृतं सदवगम्यः त इत्याह-नाचेति। स्फुटार्थस्तु न सम्भवेत। 'यत किश्चि-नमनसा प्राह्मं यद्गाह्मं चक्षुरादिभिः। बुद्धाच यत् परिन्छि-न्नं तद्र्वमिखलं तवें ति स्मृतेः । तस्मादलं तत्प्रशंस-येति । अस्वतन्त्रं च द्वैतम् । न तस्मात किञ्चित परमा-र्थरूपं फलं किन्त्वनुषङ्गादपुमर्थं जनयसेवेसाह-छ।ये-

वस्तुपदस्य परिणाम्यर्थेकत्वं श्रीविष्णुपुराणवाक्येन व्याच्छे— स्वत्विति । अनाक्षी परिणामक्रपनाक्ष्यन्यः । तक्विति । कर्षे तक्त्वम्यं जगन्नं नाक्षि परिणामीत्यर्थः । तादक्षमत्रतं सत्यित्रव्यक्ष्यरित्तिस्यर्थः । स्फुटार्थस्तिति । द्वेतं प्रिथ्वेसर्थस्तु न सम्भवेदित्यर्थः । अत्र वाधिकां वैष्णयोक्तिसुदाहरति-पत्कि-विवदिति । श्रीवदाहदेवं प्रति पृथ्वीवाक्यम् । तस्मात् परिणामिन स्वाक्षस्य मण्डस्य प्रश्रीस्याऽकं व्यथम् । प्रतं द्वेतस्य विकारित

ति । असन्तोऽस्वतन्त्राः । 'सत्त्वं स्वातन्त्र्यमृद्धिष्टं तच कृष्णेन चापरैः । अस्वातन्त्र्यात्तद्येषामसत्त्वं विद्धि भारते'ति स्मरणात् । तस्माद्यं तन्निन्दयेति ॥ ४० ॥

अस्वातन्त्र्यद्व तस्येश्वरशक्तिमयत्वादिति योजय-त्यात्मेति सार्धेन । प्रमुस्तत्त्वच्छक्तियोगात समर्थः, त-हिं विकारापत्तिः स्यान्नेत्याह—अन्यस्मादिति । स्रष्टृस्ट-ज्यादिभावमापन्नेऽपि तस्मिन्नविचिन्त्यस्वरूपमहिम्ना क-यिद्वदिप विकारो नेत्यन्यत्वं तस्येत्यर्थः । इदं खलु मदीर्थं मतम् । या त्वियं सात्त्विकादिरूपाऽप्यात्मादिरूपा वा त्रिविधा भातिरात्मनि जीवे स्वकर्ममात्रहेतुकैवाज्ञै-

त्वपापाद्य परतन्त्रत्वपाह-अस्वतन्त्रं चेति । छायेश्यादिवाक्ये छायाहीनापस्वातन्त्रयं प्रत्यक्षसिद्धम् । तद्दाक्येऽसच्छव्दस्याऽस्वा-तन्त्र्यार्थकत्वं भारतवाक्येन व्याचष्टे सन्त्वमिति । तदन्येषां छ-ध्वित्रानां विज्जदानां वस्तुमात्राणामित्यर्थः ॥ ४० ॥

अस्वातन्त्र्यञ्चेति । तस्य पपञ्चस्य । प्रभुरिति । तत्त्व्छक् क्तियोगादित्यत्र य एको वर्षो बहुषा शक्तियोगादित्यादिश्चिति-रनुसन्धेया । अविधिनत्येति । सार्वश्यसत्यसङ्कल्पशक्तिकस्य स्वरूपस्य प्रभावेणेत्यर्थः।सङ्कल्पमात्रेण स्वत्त्वादिति यावत् । या त्विति । अहैः कर्पजडैर्निरीक्ष्वरैःः।ते हि स्वकर्मद्वारा जीवः स्व-भोगायतनं चतुर्दश्चभुवनात्मकं जगद्रचयतीति मन्यन्ते। नात्रेति। र्निरुपिता सा तु निर्मूलैव, नाऽत्र किञ्चित प्रमाणमस्ती-त्यर्थः । ईश्वरशक्तिमयत्वं तस्य र्फुटयति-इदं गुणमय-मिति । एतदिहानिति । परस्तुतिनिन्दाभ्यां भक्तिप्राव-ण्यविक्षतिर्विरफुटैव । तद्भावाद्रक्तितेजःपरिवृद्धेश्च सु-र्यविदिति । प्रत्यक्षेणेति । मदधीनोत्पत्तिभङ्गमिदं जग-दसदस्वतन्त्रमिति प्रत्यक्षादिभिरवगतः तत्रासक्तश्चरेदिति नैतादशस्य कचिदपि तद्विक्षतिरित्यर्थः । एवद्याऽमूळ-मेतदिसत्राऽपाशस्त्ये नञ् । अकेशा वनितेतिवतः। ईशवैमुख्यं खलु मनः श्रभृतेमूलं तच्चाऽप्रशस्तमेव । इत्थमेव परोऽपि सन्दर्भो जीवेश्वरस्वरूपनिरूपणपरतया परेशप्रपत्तिहेतुकमोक्षपरतया च व्याख्येयः ॥ ४१ ॥

ननु भायामयमायाकृतास्व्छब्दप्रयोगात कुहकराचि-

on man lake area is her a is for मपश्च स्य जीवकर्ममात्रहेतुकत्वे प्रमाणं नास्तीत्यर्थः । शक्तिमदी-इवरहेतुकं जगदिति श्रुत्यादीन्यादुः । एतदेवाहेदामिति । एव-आऽमुल्रमित्यत्र अशब्दवाच्यो विष्णुस्तन्मूलमस्येति वनमालिः वर्णिनः । इत्थमिति । एतद्व्याख्यानं तु मनोरमायां द्रष्टव्यं ग्रन स्यविस्तर्भयाचाऽत्र छिलितम् ॥ ४१ ॥

अत्राशङ्कते नन्विति । कुह्किभिन्द्रजालम् । कविरितीशावास्यो-वित्विषदि । याथातश्यतः सत्यतया । ऋतं सत्यं समीचीनं सम्य-क् तथ्यं यथात्यमिति इलायुधः । जस सत्यमिति भारते। ब्रह्म तवदवस्त्वेतजगिदिति चेद् भ्रान्तिमिदम्, तथात्वे—'कवि-मैनोषी परिभूः स्वयम्भूर्याथातथ्यतोऽर्थान् व्यद्धाच्छाश्व-तीभ्यः समाभ्यः' इत्यादिश्रुतेः।'ब्रह्म सत्यं तपः सत्यं सत्यं चेव प्रजापीतः । सत्याद भूतानि जातानि सत्यं व्रतमयं जगत् ॥ तदेतदक्षयं नित्यं जगन्मृनिवराखिळम् । आवि-भीवतिरोभावजन्मनाशिवकल्पव'दिति स्मृतेश्वव्याकोपप-चेः । कृहकरचितमपि न मृषा कुहकेन देशान्तरादानिय सत्यस्यैव दर्शितत्वात। क्षचित्तदानीं तस्याद्यापि स्थितेश्व ४२॥

परेशः । तपस्तस्यालोचनम् । सोऽकामयत बहु स्यां मनायेय स तपोऽतप्यत स तपस्तप्त्वा इदं सर्वमस्जिद्धित श्रुतेः । तदेतदिति श्रीवैष्णवे । पूर्वत्र-द्वे रूपे ब्रह्मणस्तस्य सरं चाऽसरमेव च । सरा-सरस्वरूपे ते सर्वभूतेष्ववस्थिते ॥ असरं तत्यरं ब्रह्म सरं सर्वमिदं जगत् । एकदेशस्थितस्याभिरत्यादिना ब्रह्मशक्तिरूपे नगति ब्र-साविष्ण्वीश्वरूपाणि पठित्वाह तदेतदिति । ईश्वरजीवमञ्ज्ञसात्मकं जगित्तित्यमसयञ्च । तत्रेश्वरग्रामाण्यं नित्यमेकरसम् । जीव-मञ्जिभागक्षं त्वस्यं निरन्वयविनाशश्चरम् । पतदेवाहाऽऽवि-भविति । ईश्वरभाग आविभावतिरोभावतान् । जीवादिभागस्तु जन्मनाशविकल्पवानित्यर्थः । अवस्थोदयभङ्गावत्र जन्मनाशी भवतः । कुहकेनेति । सत्यस्यैव फलादेवस्तुनः । ननु मौहुतिक-त्वात्तस्यासत्यत्वं मन्तव्यमिति चेत्रश्चाह क्रचिदिति। मरुदेशेवाहि-मवादिकायास्तेन द्विताया इदानीमिप विद्यमानत्वादित्यर्थः।।श्वा सत्येश्वरशक्तिमयत्वाजगत सत्यम् । ईश्वरस्य जी वप्रकृत्योश्व सत्यत्वमजामन्त्रात् परस्माहैष्णववाक्योन् चयाच व्यक्तम् । जीवप्रकृत्योरीश्वरशक्तित्वन्तु—'भूमि-रापोऽनलो वायुः खं मनो बुद्धिरेव च । अहङ्कार इतीयं मे भिन्ना प्रकृतिरष्टधा ॥ अपरेयमितस्त्वन्यां प्रकृति विद्धि मे पराम् । जीवभूतां महाबाहो ययेदं धार्यते ज-ग'दिति स्मृतः । जगतस्तत्कार्यत्वे तु—'य एको वर्णो बहुधा शक्तियोगा'दित्यादिश्चतेः। 'मम योनिर्महद् ब्रह्म तास्मन् गर्म दधाम्यहम् । सम्भवः सर्वभूतानां ततो भवति भारत ॥''एकदेशस्थितस्याग्नेज्योत्स्ना विस्तारिणी यथा । परस्य ब्रह्मणः शक्तिस्तथेदमिखिलं जग'दिति

नगतः सत्यत्वपक्षयत्वपुक्तं, तत्तव सत्यपरेशशक्तिपयत्वादिति मितपादयति सत्येति । अजायन्त्रादजामेकां छोहितशुक्ककृष्णाः पित्यादिकात् । अजत्वादत्र सत्यत्वं तस्य तन्यपत्वे प्रपाणान्यु-द्राहर्तते भूमिरिति । द्रयं श्रीगीतासु । चतुर्विशतिया मकृतिसून्याद्यात्मनाऽष्ट्रथा मे मदीया क्षेत्रा । भूम्यादिषु पश्चसु तद्वेत्वां गन्थादीनां पश्चानां तन्मात्राणायन्तर्भावः । अहक्षत्रं तत्कायोणामित्द्रियाणामेकाद्रशानास् । दुद्धिशच्देन महत्त्वं मनः शब्देन
सन्नोगन्यं प्रधानसिति चतुर्विशतिथा सिद्ध्यति । इयं प्रकृतिरयहाः

समृतेश्च ॥ एतेन जन्मभङ्गान्यथानुवपस्या जगान्मध्या ब्रह्मत्रत्सस्यत्वे तदनुवपत्तेरिति प्रत्युक्तम् । जन्मादिकं द्यनित्यत्वव्याप्यम् । सत्यस्वं नित्यानित्यसाधारणम् । अतः सत्यमनित्यं जगत् । 'अनित्यमसुखं लोक'मिति

ति परां चेतनत्वाद् भोकृत्वाचोत्कृष्टां विद्धि। मे मदीयाम्। यया मक्रत्या स्वकर्षद्वारेदं जगत् सर्पादिवद् धार्यते भोगाय गृहाते। मंमेति च तास्वेव । ममाण्डकोटिस्रण्ड्रीश्वरस्य महद् ब्रह्मयोनि-र्गर्भधारणस्थानं तस्मिन् महति ब्रह्माण योनिभूते प्रधाने गर्भ चित्परमाणुगणमहं द्धाम्यर्पयामि । स्फुटमन्यत् । क्षरमक्षरश्चेति । द्विष्यं ब्रह्म प्रतिज्ञाय अक्षरं परं ब्रह्म, क्षरन्तु ब्रह्मादिस्थाव-रान्तं जगादित्युक्त्वा तच ब्रह्मशक्तिमयमिसाहैकदेशेति श्रीवैष्णवे। प्रादेशिकस्यामेदीपादेर्दाहकस्यापियथा तद्विछक्षणा ज्योत्स्ना प्रभा तत्पकाशशक्तिविस्तारस्तथा ब्रह्मणो वैकुण्ठनिळयस्य शक्तिवि-स्तार इदमिल्छं जगत् । यत्तेनाक्षरस्य विलक्षणं क्षरं कथं रूपं स्यादिति बङ्का निरस्ता । ज्योत्स्नाद्यान्तेन ब्रह्मादिजीवानां तार्तस्यमभिमतं स्फुटयति । तत्राप्यासन्नद्रत्वाद् बहुत्वस्वल्पता थथा। ज्योत्स्नाभेदोऽस्ति तच्छक्तेस्तद्वत् मैत्रेये ? विद्यते ॥इसादिभिः। यथाऽजन्यासन्तायाः प्रभाया बहुत्वं ततोऽतिदृराया स्वल्पत्वमेवं स्थावरान्ताया ब्रह्मशक्तरेविद्याष्ट्रितारतम्याद् बाहुल्याल्यत्विध-सर्थः । वस्पति चैवम् -तथा तिरोदितत्वाच्च शक्तिः क्षेत्रह्नसंहिताः। सर्वभूतेषु भूपाल तारतम्येन वर्तत इति । तच्छक्तिकार्येषु ब्रह्माः दिषु विष्णुः पठितः, स तु चौरेषु मिळितो राजेव विशिष्टो बो-

भगवत्कण्ठोक्तेश्च । त्रिकालबाध्यन्तु मिथ्या, यथा ख-पुष्पदि ॥ ४३ ॥

परमार्थस्त्वमेवैको नान्योऽस्तीत्यत्र न कदानिदनीदृशं जगिदत्येवमिभिधायिभिनित्यस्वतन्त्रतया निश्चितस्य प्रपश्चस्य निषेधः, न तु ब्रह्मात्मकस्यापि तस्य
तद्ग्रहणेनैव गृहीतत्वात् । इत्रस्था जगात्पतित्वोक्तिः
व्याकोपः । ब्रह्माधीनस्तु सत्य इति दर्शयन्ति तवेति ।
इत्रस्था महिम्नो बाधितत्वात्स्तवनविरोधापितः ।
यदेतिदिति । ज्ञानात्मकस्य तवैतज्जगत त्वत्सम्बनिध त्वच्छक्तिमयत्वादित्यर्थः । ये त्वयोगिन एवं
ज्ञानयोगशून्याः । ते देवमनुष्यादिरूपं नित्यं स्वत-

स्यः । एतेनेत्यादिकमग्दार्थम् ॥ ४३ ॥

अथ बैष्णववाक्यानि सङ्गमयति परमार्थे इत्यादिना । त कदाचिदिति । जगत् कदाचिदनीदशमस्वतन्त्रपनित्पञ्च कि-स्त्वीदशं दृष्टस्पं स्वतन्त्रं नित्यमिष्णायिभिः कर्मजडैरित्यर्थः । तस्येति । ब्रह्मात्मकस्य प्रपञ्चस्य ब्रह्मग्रहणेनैवागतत्वादित्यर्थः । इतस्येति । दृष्टस्य प्रपञ्चस्य ब्रह्माधीनत्वे सति । ब्रह्मति । ब्रह्माति । ब्रह्माति । ब्रह्माति । ब्रह्माति । ब्रह्माति । ब्रह्माति । ब्रह्मात्ये । ब्रह्माति । इतस्या स्वीनो ब्रह्मशक्तिरचितः प्रपञ्चः सत्यस्त्येव अवणात् । इतस्या चराचरस्य जगतेऽनीक्ष्यरत्वेन तज्ञाप्तेरमावे सतीस्यर्थः । हानेत्यादौ स्वदेतदित्यत्र जगद्वपं दृष्टाकारं स्वतन्त्रं नित्यमित्यर्थः । हानेत्यादौ न्त्रमिदं तत्त्वरसम्बन्धीति भ्रान्त्येव पश्यन्ति । न च तेषां संसारिनवृत्तिरित्याहुज्ञीनस्वरूपमिति । ज्ञानं ब्रह्मैव स्वरूपं वृत्तिप्रदं यस्य तथाभूतिमदं जगत परत-न्त्रमित्यर्थः । तत्त्वार्थस्वरूपं फलरूपं स्वतन्त्रं नित्यामिति यावत् । अबुद्धयः केचित् कर्मजडा वेदवादरता इत्य-र्थः । येरित्वति । ज्ञानं शास्त्रं तिहृदः । ज्ञानं ब्रह्मैवा-स्मा प्रकृतिकृद्यस्य तत् । एतदेवाह त्वद्रूपमिति । वृत्ति-पदं खलु स्वरूपं व्यपदिष्टं प्राणसंवादादिषु ॥ ४४ ॥ ये त्वन्यथा व्याचक्षते तेषां पूर्वापरग्रन्थविरोधश्वा

स्वक्पिमित । स्वस्मित्र स्रष्टिपाळनाभ्यां क्पापत्ति (?) ईवंयतीति निरुक्ते हे त्ति प्रदेश स्थापति () स्व यस्य स्य स्व यस्य स्य स्व यस्य स्

ये त्विति । केवळाद्वैतिनः । अन्यथा मुतीतार्थपरतया ।

तथा हि-पूर्वत्र हि मैत्रेयपराश्चरयोरेत्रं प्रश्नोत्तरे दृष्टे । 'निर्गुणस्याऽप्रमेयस्य शुद्धस्याप्यमलात्मनः। कथं स-मीदिकर्तत्वं ब्रह्मणोऽम्युपगम्यतं इति प्रश्नः । सत्त्वादि-मुणयोगिषु कर्माधीनेष्वपूर्णेषूत्वादनादिकार्य दृष्टम । ब्रह्मणि तु तदिलक्षणे कथं तदङ्गीकार्यमिति तस्यार्थः । तत्रोत्तरब्द-'शक्तयः सर्वभावानामचिन्त्यज्ञानगोचराः। यतोऽतो ब्रह्मणस्तास्तु सर्गोचा भावशक्तयः ॥ भवन्ति तपता श्रेष्ठ पावकस्य यथोष्णते'ति ॥ अत्रायमर्थः-स-वैंषां भावानामेवाऽचिन्त्यबुद्धिबोध्या मिथोविलक्षणाः का-र्थकल्प्याः शक्तये। यस्मात् प्रतीयन्ते, अतः सर्वबृहत्तमस्य सर्वानुत्राहकस्य ब्रह्मणस्तु तास्तथाभूताः सर्गाद्या भाव-शक्तयो भवन्तीति न तस्य तत्कर्तृत्विविरोधः । ता-श्च स्वामाविक्य एवेत्याह-पावकस्य यथेति। 'परा शक्ति'-

निर्गुणस्येति । सस्वादिगुणग्रुन्यस्य । अपमेयस्याऽपरिछेद्यस्यरूप् पृगुणविभूतिकस्य । ग्रुद्धस्य कर्मवस्यतागन्धरिहतस्य । तद्विछत्त्रणे सस्वादिगुणयोगेन कर्मवस्यतयाऽपूर्यो च रहिते । सर्वेवामिति । तास्त्रथाभृता अचित्रयमुद्धियोध्या इत्यर्थः । भावशक्तस्य इति । स्वभावभृताः शक्तय इत्यर्थः । भावः सत्तास्वभावाभिमायचेष्ठा-स्वजन्मस्वरयादिमेदिनीकारकोशात् । तासां स्वामाविकत्यं इष्टा-स्वजन्मस्वरता पावकस्य यथेति । क्षेत्रस्यमिति । मस्योवधादीनां रित्याद्या श्रुतिश्च । तुशब्दः कैमुत्यं द्योतयति । इह विचित्रशाक्तिमद् ब्रह्मोत सुव्यक्तम् ॥४५॥

एवमेव परत्रापि दृश्यते यथा—'शुद्धे महाविभूः त्याख्ये परे ब्रह्माण शब्यते । मैत्रेय भगवच्छ-ब्दः सर्वकारणकारणे ॥ सम्भतेति तथा भर्ता भकारो-ऽर्थद्वयान्वितः । नेता गमायता स्रष्टा गकारार्थस्तथा मु-ने ॥ ऐदवर्यस्य समग्रस्य वीर्यस्य यशसः श्रियः । ज्ञा-नवैराग्ययोख्यापि षण्णां भग इतीङ्गना ॥ वसन्ति यत्र भूतानि भूतारमन्याखिलात्मनि । स च भूतेष्वशेषेषु व-कारार्थस्ततोऽव्ययः ॥ ज्ञानशक्तिबलैश्वर्यवीर्य्यतेजांस्यशे-

चेदचिन्त्याः शक्तयः स्वाभाविक्यश्च भवन्ति, तर्हि किस्रुत ब्रह्मण इति ॥ ४५ ॥

परमात्मनो भगवच्छन्देन वाच्यत्वं प्रतिजानीते शुद्धे इति ।
वष्टांशस्य पञ्चमेऽध्याये, तेन छक्ष्यत्वं निरस्तम् । विभूत्या विशिष्टस्य शुद्धत्वोक्तेस्यस्य स्वरूपवद्विचिन्त्यत्वं तस्य च व्यस्तसमस्तभूतस्य स वाच्य इति वर्णयति सम्भतेति । सर्वधारणं सर्वपाछनं च भकारस्यार्थः। नेता स्वध्यातृणां स्वरूपशद्धिपापकः।
गमयिता विशुद्धानां तेषां स्वधामपापकः। स्रष्टा स्वधास्त्रि तेषां
विचित्रानन्दमकाशक इति गकारस्यार्थः। अथ समस्तयोभिकारगकारयोर्थ्यगह-पेद्दवर्थस्यति । समग्रस्वेति पण्णां विशेषणस्यः।

षतः । भगवच्छव्दवाच्यानि विना हेयैर्गुणादिभिः ॥ एवमेष महाराव्दो भगवानिति सत्तम । ब्रह्मभृतस्य ः वासुदेवस्य नान्यगः॥ तत्र पूज्यपदार्थोक्तिपरिभाषास-मन्वितः । शब्दोऽयं नोपचारेण अन्यत्र ह्युपचारतं इति ॥ ४६ ॥

ंत 'स सर्वभूतप्रकृतिर्विकारगुणांश्च दोषांश्च मुने व्य-

इक्षना संज्ञा। अय वकारस्याद वसन्तीति । भृतात्मिन पूर्वसिः द्धर्म । निख्ळात्मिन शक्तिमदूर्यण सर्वेषादाने । तथा च सर्वहृतुः सर्वान्तयामि सर्वेभ्यः पूर्वो हरिरिति वकारस्यार्थः । अय वर्णत्रयस्य समस्तस्याह-ज्ञानेति । ज्ञानं सार्वद्रयम् । अय वर्णत्रयस्य समस्तस्याह-ज्ञानेति । ज्ञानं सार्वद्रयम् । द्याक्तः सत्यसङ्कर्यनेन विचित्रजगत्कर्तृतावळं ताहग्जगद्विधारणसामध्यम् । ऐश्वर्यमित्वळतिन्नयामकत्वम् । वीर्यमिवकारित्वं भजज्ञनोद्धारसामध्यं वा । तेजो मायातिरस्कारी मभावः । अश्वेषतः पूर्णानीत्यर्थः । एतानि वद् भगवच्छव्दवाच्यानि । स्वद्याभिन्नधर्मत्वादिति भावः । विनेति । हेयैः मक्ततिगुणे-स्तकार्येः कर्मभिः फळेश्च विना । एवमिति मकटार्थम् । तः नेति । पूज्यस्य पदार्थस्य विष्णोर्वोच्यताख्या योक्तिस्तद्रय्यापरिभाषया समन्वितोऽयं भगवच्छव्दस्तत्र सम्भर्तेत्याद्यक्तळक्षणे परमात्मन्युपचारेण न वर्तते । अन्यत्र महर्षिषु नृपेषु चोपचारेण प्रयुज्यते, तेषु तद्गुणळेशानां सन्तात् । आनियमिति । यमकारिणी हि परिभाषा ॥ ४६ ॥

ु संवासुदेवः सर्वेषां भृतानां प्रकृतिश्चिद्विच्छक्तिद्वानोपाः

तीतः । अतीतसर्वावरणोऽखिलात्मा तेनास्तृतं यद्
भुवनान्तराले ॥ समस्तकल्याणगुणात्मकोऽसी स्वशक्तिलेशाद भृतभूतसर्गः । इच्छाग्रहीताभिमतोरुदेहः
संसाधिताशेषजगद्धितोऽसी॥ तेजोबलैक्वर्यमहाववोधसुवीर्यशक्त्यादिगुणैकराशिः । परः पराणां सकला न
यत्र क्केशादयः सन्ति परावरशे ॥ स ईश्वरो व्यष्टि-

दानम् । विकारगुणान् सन्वादीन् दोषांश्च ख्वातान् क्रीय्योदीन् ब्यतीतोऽतिकान्तस्तः शून्य इत्यर्थः । अतीतसर्वावरणो माया-बरणरहितः। अखिलात्मा सर्वेपर्वतकः। श्रुवनान्तराले यत्किः श्चिद्ति तत्सर्वे तेनास्तृतं व्याप्तम् । तस्य विकारातिक्रमित्वादयो गुणास्तु तदभिन्ना इत्याह समस्तेति। स्वरूपानुबन्धिगुणगुण इत्यर्थः । भृतो धृतः । विष्टभ्याहमिदं क्रस्तमेकांशेन स्थितो सगदिति तद्वाक्यात् । निष्कामानां भक्तानां तन्मात्रविषयये-च्छया गृहीतो बज्ञीकृतस्तैः स्वरूपाभेदेनाभिमत ऊरुरुकृष्टो देहो विग्रही यस्य सः । अहं भक्तपराधीनो, वशे कुर्वन्ति मां भक्त्ये-रयादितद्वावयात् । सन्स्तेत्युक्तं स्फुटयति तेजीवछेति । पराणां नित्पमुक्तानामपि परः यत्र होतादयः समला अंशतोऽपि न पतञ्जलिनाप्येवमुक्तम्-'क्रशकर्मविपाकाश्चरैरपरामृष्टः पुरुषानिशेष ईश्वरः १इति। शक्तिद्वारा व्यष्ट्यादि रूपस्तदृष्ट चिमदत्वा-दिना वा तद्रुपः। स्वविमुखानामध्यक्तस्यः, स्वसंमुखानां मकुट-स्बद्धपः। सर्वेदवर इत्यर्धकं स्फुटार्थम् । येनोक्तलक्षणं अगत्र-स्त्वरुपं संज्ञावते मनसाऽनुभूवते । सन्दृत्रवते मिक्कमावितेन चक्षु- समष्टिरूपो व्यक्तस्वरूपः प्रकटस्वरूपः । सर्वेदवरः सर्वदृक् सर्ववेत्ता समस्तराक्तिः परमेश्वराख्यः ॥ संज्ञायते येन तदस्तदोषं शुद्धं परं निर्मेलमेकरूपम् । सन्दृद्यते वाष्यथ गम्यते वा तज्ज्ञानमज्ञानमतोऽन्य-दुक्त'मिति च ॥ ४७ ॥

अत्र हि प्राणिनामभ्युदयनिःश्रेयसप्रदो निरस्त-समस्तदोष ऐदर्वर्यवीर्यादिविद्युद्धगुणराश्चिश्चिदचित्पदा-र्थानां स्वेतरेषां वृत्तिहेतुत्वादिना तद्रूपस्तेषामुत्पत्यादि-कारी शास्त्रीयज्ञानगोचरो भगवानिति निरूपणान्निर्वि-शेषचिन्मानं ब्रह्मोति विवुध्यते । एवमन्यच्च द्रष्टव्यम् ॥४८॥ क्षेत्रज्ञं चापि मां विद्याति चकारः क्षेत्रं समुचिनो-ति । अपिरवधारणे । क्षेत्रं क्षेत्रज्ञं च मामेव विद्धि मद-

कार्याऽनुसूर्यते । अय गम्यते निजस्वामित्वेन प्राप्यते । तच्छाल्लेण निक्ष्यमाणं द्वानं ततोऽन्यचद्विपरीवतदैक्यानुसन्थिकरम-क्वानमित्यर्थः ॥ ४७ ॥

स सर्वभूतेबादिवाक्यानां वर्तुछितार्थमाह—अत्र हीत्या-द्विना । अभ्युदयेति । स्वर्गोदिभोगमोक्षदातेसर्थः । एवपिति । अन्यच विष्णुपुराणदृष्टमदैतमत्यायकं क्षाक्यज्ञात्वमेन अकारेण क्याख्यात्व्यम् । ग्रन्थगौरवभयात्रात्र छिल्तितमित्यर्थः ॥ ४६ ॥

धीनवृत्तिकत्वादिना मदारमकं जानीहीत्यर्थः । एवमे-वानूक्तं 'क्षेत्रक्षेत्रज्ञयोज्ञीनं यत्तज्ज्ञानं मतं ममे' ति । तयो-र्भदधीनवृत्तित्वादिविषयतया यज्ज्ञानं मम मतमित्यर्थः । एनेनैव न तदस्ति विनायत् स्यादित्यपि व्याख्यातम् ॥४९॥

ननु कैवल्योपनिषदि श्रूयते—'स एव मायापरि-मोहितात्मा शरीरमास्थाय करोति सर्वम । स्त्रियन्नपाना-दिविचित्रभौगैः स एव जाग्रत्परितुष्टिमोति ॥ स्वप्ने स जीवः सुखदुःखभोक्ता स्वमायया कल्पितविश्वलोके । सुषुप्तिकाले सकले विलीने तमोऽभिभूतः सुखरूपमेति ॥ पुनश्च जन्मान्तरकर्मयोगात स एव जीवः स्वपिति प्रबुद्धः । पुरत्रये कीडिति यश्च जीवस्ततस्तु जातं सक-

ना । एविमिति । अनुक्तमन्दितम् । एतेनेति । मायाविनाभूतं यवराचरं तन्नास्तीति रज्जुशक्या सर्वोदीवमभूसत्तया चराचरमिति नार्थः । मदयीनष्टत्तिकतया मद्याप्यतया च मदात्मकं तदित्येवा-र्थः । क्षेत्रक्षं चापीत्यादिवाक्यानां व्याख्यान्तरं श्रीगीताभूषणे द्रष्ट्व्यम् ॥ ४९॥

अत्र निविंशेषिवदृहैती विपतिषयते निन्तस्यादिना । स परमात्मैव राजंपुत्रकैवर्तन्यायेन मायुया स्वाविद्यया परिमोहिन तात्मा सन् सन्वनधानं द्यारीरमास्थायेक्वरो हिरण्यगर्भी भूत्वा सर्व जनत् करोति । स्त्रियक्षेति । स परमात्मैव स्वाविद्यया व्य- लं विचित्रम् ॥ आधारमानन्दमखण्डबोधं यस्मिछ्यं याति पुरत्रयं च । एतस्माजायते प्राणो मनः सर्वोन्द्र-याणि च । सं वायुज्योतिरापदच पृथ्वी विद्वस्य धारिणी ॥ यत्परं ब्रह्म सर्वात्मा विश्वस्यायतनं महत् । सूक्ष्मात सूक्ष्मतरं नित्यं तत्त्वमेव त्वमेव तत् ॥ जाप्रत्स्वप्रसुषु-प्त्यादिप्रपद्यं यत्प्रकाशते । तद् ब्रह्माहमिति ज्ञात्वा सर्वब-न्धैः प्रमुच्यते' इति ॥ ५० ॥

ष्टिजीवः सन जाग्रदवस्थः स्त्र्यादिभोगैः तुष्टिः जीवमेति। स एव स्वमे सुखादिभोक्ता भवति। सुष्ठुतौ तु सकले इन्द्रियेऽह-द्भारे च विलीने स एव तपसाभिभृतः सन् सुखीभवति। सुखमहमस्वाप्सं न किञ्चिद्वेदिषिति श्रुतेः। स एव जीवः प्रबुद्धः सन् जन्मान्तरकर्मयोगात् पुनः स्विपित तर्क्य-फल्लानि शिविकारोहणादीनि पुनर्लभते इत्यर्थः। यः परमात्मा एवं जीवः सन् पुरत्रये लोकन्नयेऽवस्थात्रये च कीडति। ततो हिरण्यगर्भादीन्वरात् सकले चराचरलक्षणं विचि-श्रामदं जातम्। यदा स्वाविद्ययायमीव्वर्जीवभावपापन्नस्तदा-प्यानन्दादिरूपं ब्रह्मैव सः। यस्मिन्नेत्र पुरत्रयं प्रलये स्वसाक्षा-त्कारे च लयं याति। एतस्मादिति। हिरण्यगर्भादीव्वरात्परमा-स्मनः। श्रुतिर्जिज्ञासुमुपदिन्नाति यदिति। सर्वात्माऽद्धा सर्वेषां सेत्रज्ञानां स्वरूपं विव्वस्थायतनमिति। रज्जुसत्त्वा स्पीदिवद्य-स्सत्त्वया सर्वे भासत इत्यर्थः। जाग्नदिति। यद्यतः प्रकान्नस्त्रय ग्रस्तत्वया भासत इत्यर्थः। ५०॥ तस्मादित्थमत व्याख्येयम्—परेशस्यैव सतोऽविद्ययैव क्षेत्रज्ञभावः, रजोरिव मुजङ्गरवं ताज्ञिवृत्त्यर्थमाततमस्य म-गवतोऽयमुपदेशः—क्षेत्रज्ञं चापि मां विद्यति। रज्जुरियं न मुजङ्ग इत्यातोपदेशाद मुजङ्गभ्रान्तिरस्माद वाक्याज्ञिवर्तते इति चेन्मन्दमेतत्। उपदेशासम्भवात्। तथा हि-अयमुपदेष्टा भगवांस्तरवज्ञो न वा। आद्ये दितीयमात्मान-मिजानतस्तस्य नार्जुनादिभेददृष्टिरिति न तान् प्रत्युपदेशः सम्भवेत् । अन्त्येऽप्यज्ञत्वादेव नात्मज्ञानोपदेशि-त्वम् । नापि सर्वेश्वरस्याऽविद्यास्तीति य एव माये-ति श्रुतिमाश्रित्य शक्यं गदितुं—'य सर्वज्ञः सर्ववित्य-रास्य शक्तिः रित्यादिश्चतेः, 'वेदाहं समतीतानी'त्यादि-स्मृतेश्च ॥ ५०॥

तस्मादिति। अत्र क्षेत्रज्ञवाक्ये । अविद्याभ्रमात्मकेनाज्ञानेन क्षेत्रक्षमावो जीवत्वम् । स्फुटार्थमन्यत् । तथा हीति । आद्ये तस्वज्ञ इति पक्षे । अन्त्ये तस्वज्ञो नेति पक्षे । नापीति । अविद्याविमोहिका माया, वेदाहिमत्यादावादिकान्दात् । 'विल्रज्जमानया यस्य स्थातुमीक्षा-पथेऽसुयाः विमोहिता विकत्यन्ते समाहिमिति दुर्षिय' इति ब्रह्मवाक्यं म्राह्मस् । एवश्च बहुशास्त्रविरोधात् म एव मायापरिमोहितात्मेत्यादि चोद्यं दुरोत्सारितम् । माया खलु स्वाश्चयं न विमोह्यति ॥५२॥

अथाधिगताद्वैतस्यापि भगवतो बाधितानुवृत्तिरूपेयं भेददृष्टिरतो नोपदेशानुपपत्तिरिति चेन्न, दृष्टान्तिवरोधात । मरीचिकावारिबुद्धिबाधितानुवृत्तापि न वार्योहरणादौ प्रवर्तयत्येवमद्वैतज्ञानबाधिता भेददृष्टिरनुवृत्तापि मिथ्या-थेविषयत्वावधारणान्नोपदेशादौ प्रवर्तिय्ष्यतीति ॥ ५२॥

किञ्च बाधितानुवृत्तिरिप न शक्या वक्तुं बाधकेन ताहशात्मज्ञानेनात्मेतरहैतज्ञानहेतोरज्ञानादेविनष्टत्वात् । हिचन्द्रज्ञानादौ तु चन्द्रैकत्वज्ञानेन सत्यतिमस्नादिदोष-स्य हिचन्द्रज्ञानहेतोराविनाशात् सा युक्ता । इह त्व-हितीयात्मज्ञानेन हैतस्य तज्ज्ञानस्य च विनाशात् । कथिश्चदिप सा न सम्भवेदिति तुच्छमेतत्। तस्माचदा-यचवृत्तिकत्वादिभिरीश्वराभेदो जीवस्येहोपचर्यते । अ-

मरुमरीविकादृष्टान्तेन साधिताष्ठुपदेशोपपाचि द्षयत्यथा-धीति । दृष्टान्तेति । विषयदृष्टान्तत्वादित्यर्थः । सृगतृष्णा मरीचि-केत्यमरः ॥ ५२ ॥

हेत्वभावाद् वाधितानुष्टत्तिस्त्वन्यते न सम्भवतीत्याह्-िकिन् श्रेत्त्यादिना । ताडशेति । केवलाद्वैतिविषयकेणेत्यर्थः । एवं चेत्त-हिं स एव पायेखादिवान्यार्थः कथम् ? तत्राह-तस्पादिति । जीव-स्येश्वरायत्तर्रातिकत्वादिस्तद्भेद् इह गीतावाक्ये केवल्योपनि-पद्वाक्ये चोपचर्यतं इत्येवार्थः। अतः एवेति । औपचारिकाद् त एव जगडजन्मादिकर्तृपरेशगाढसख्यावेशादस्य जीवस्य विमुक्तिरिति तत्रैवोच्यते 'यत परं ब्रह्में त्यादिना ॥५३॥

यनु शुद्धे चैतन्येऽविद्यया कल्पितं विश्वं विद्यया बाध्यमिति तचैतेन निरस्तं कल्पकानिरूपणाच्च । न चास्य ब्रह्मकल्पकं, वैशिष्ट्यापत्तेः, । नापि जीवः, प्राक् तस्यैवाऽसिद्धेः । न चाविद्या, जाड्यात् ॥ ५४ ॥

किञ्च नेयं सत्या वक्तुं शक्या, अनिवृत्तिप्रसङ्गातः भेदापत्तेश्च । नाप्यसत्या, प्रतीतिविरोधात् । न च

भेदात् मुख्याभेदाभावादित्यर्थः । अस्य जीवस्थेश्वरमायाविमो-हितस्य सख्यळक्षणाचद्भजनाद्विम्रक्तिस्तत्रेवोच्यते यदित्यादि-ना । गाढसख्ये सति त्वपहं त्विमिति भावः स्पष्टः ॥ ५३ ॥

केवलाद्वैतिनोभिमतं स एवेत्यादिवाक्यस्यार्थे निराकर्तुमा-इ-यिक्वित । आर्द्वतीये चैतन्ये तस्वाक्षानाद्वाजपुत्रधीवरन्याये-न तत्र जीवत्वादि करुप्यते । ज्ञाते तु तस्वे तद् वाध्यते इत्यत-खेतेन परमात्मनो मायामोइक्रतजीवत्वनिराकरणेन निरस्तम् । न चास्येति । वैशिष्ट्यापचेः सधर्मकत्वमसङ्गात् । कर्यनात् मा-गिति । विश्वकर्यने सति खलु विश्वावययो जीन्नो वाच्यः । न च तस्कर्यनात् पूर्व सोऽस्तीत्यात्माश्रयतापन्तिः । न चाविद्ये-ति । समनाश्रेतनः कर्यको दृष्टः श्रक्तिरज्ञतादौ । न चाविद्याऽ चेतना ॥ ५४ ॥

अथ पराभिमताविद्यां निराकर्तुमाइ - किश्चेत्यादि । क्र-

सदसाहेळक्षणत्वादिष्टासिन्धः, ताहिशः प्रमाणाभावात ।
न च 'न सदासी'दित्यादिश्वितिरत्र प्रमाणं सदसच्छब्दवाच्ये चिदचिद्व्यष्टी तयोः प्रळये पृथगवस्थितिने स्यादचित्समष्टौ तमःशब्दवाच्यायां तदानीं विळीनत्वादित्यर्थाभिधानात । तमःशब्दिता त्वचित्समाष्टिरिति सुबाळोपनिषदि दृष्टम् । 'भूतादिर्महति विळीयते महानव्यक्ते विळीयतेऽव्यक्तमक्षरे विळीयतेऽक्षरं तमिस विळीयते तम एकाकी भवति परिस्मन् परस्माझ सञ्चासन्न सदस'दिति स्मृतिश्च । 'नाहे। न
रात्रिने नमो न भूमिनासीचमो उयोतिरभूच नान्यत्। श्रोत्रादिबुद्धानुपळस्यमेकं प्राधानिकं ब्रह्म पुमांस्तदासी'दिति।

लिकाऽविद्या चेत् सत्या तिहं तस्यानिष्टित्तर्न स्याद् भेदागः मश्च । असत्या चेत्कोहिमिति पतीतिर्न स्यात् । नन्तस्याः सत्यत्वासत्यत्वे विचार्ये न किन्तु कल्पकत्यमुच्यते । तत्त्वं चा-ऽनिर्वाच्यतात् सेत्स्यतीति चेत्तत्राह्—न च सदसदिति । ताहः श्वीति । सदसद्वित्वक्रसणायामविद्यायामित्यर्थः । न च न सदिति । घटादिः सन् खकुसुमादिरसन् घटादिरेव देशकाळव्यवस्थया । स-दसचेति । त्रिविधा बुद्धिवर्दुषामभ्युदेति । नाऽतोऽन्या विधाऽस्ति पत्रेषा श्वतिः प्रामाण्यमास्वीदेदिति पुराप्येतहार्वेतं न विस्मर्ते व्यम् । स्वमते श्वतेरथमाह सदसदिति । उक्तेऽर्थे हेतुत्वेन श्वत्यादिकावयमाह—भूतादिरिति । भृतादिस्तामसाहङ्कारः । जाल

अत्र प्रकृतिब्रह्मजीवाः प्रलये तिष्ठान्ति विस्फुटम् ॥५५॥ नन्वेतस्यास्तमःशन्दिताचित्समष्टेः सूक्ष्माया 'मायां तु प्रकृतिं विद्या'दिति मायाशन्देनोक्तेरनिर्वान्यत्वम् । मैवम्, तस्य सदसद्दिलक्षणार्थकत्वादर्शनात् । न च ताह-शः काप्यथोऽस्ति यद्दाचिना तेन भाव्यम् । नापि स-र्वत्र तस्य दम्भवाचकता नानार्थत्वात् । तथा हि प-ठन्ति 'माया दम्भे कृपायां चे'ति । 'माया स्यान्लाम्बराबु-द्यो'रिति । 'मायावयुनं ज्ञान'मिति च । तद्वान्यस्य मिथ्या-त्वे वेदाप्रमाण्यान्नारितकतापत्तिरिति वक्ष्यामः । तस्मा-

ऽह इति श्रीवैष्णवे । तदा पळपेऽहारात्रिश्च नासीत् सूर्यादेर-भाषात् । तमश्च नासीद्रात्रेरभावात् । ज्योतिश्च नासीद्द्वोऽभा-बात् । अन्यच नभोभूम्यादिकं नासीत् । तिर्द्धि किमासीत्त-श्राह—श्रोत्रादिबुद्ध्या भन्दादिजन्यज्ञानेनाऽनुपळभ्यं मापानिकं प्रधानम् । स्वार्थे ठक् । ब्रह्म परेकाः प्रमान् जीवश्चेति त्रयमा-सीदित्यर्थः ॥ ५५ ॥

ननु वायाशब्दादिनिर्वाच्यत्वमिविद्याया विवासितं सेत्स्यती-ति चेन्नेतं दुरापा कार्येति भावनाह-निवत्यादिना । मायाशब्दे-नोक्तेरिति कि स्वष्न एतदुत मायेति । व्रजेश्वरीकर्तृके विश्वकृष-दर्शने मायाशब्देन तद्दृष्ट्रस्याऽनिर्वाच्यत्वपत्ययादिति भावः । तस्येति पायाशब्दस्य । न चेति । तादशो युष्पद्विवस्नितः स-दसद्विकस्रपोऽर्थः क्रापि क्रोकेऽस्ति । यद्वाचिनाऽनेन मायाश्च- नमायाशब्देनाऽत्र विचित्रसर्गकरी पारमेश्वरी शाकि-रुच्यते । सा तु सत्यैव । तस्यास्तथाभूतत्वं श्रुतिर्दर्शय-ति-'अस्मान्मायी सजते विश्वमेत'दिति ॥ ५६॥

यत्त्क्तिमयं पुनर्वहात्मैक्यविज्ञानान्निवर्तत इति, तन्मन्दम् । कीदृशं खलु ज्ञानं निवर्तकम् ? न केवलं

व्हेन भाव्यम् । नतु मायाशव्दस्य छद्यवाचित्वाचर्यस्यानिर्वाच्यस्यं सेत्स्यतीति चेचत्राह—नोपीति । सर्वत्र शास्त्र । सस्य मायाशव्दस्य । नानार्थत्वात् दम्भक्ठपाष्टुद्धिज्ञानरूपार्थेचतुष्ट्यवाचित्वादिवर्थः । मायोति विश्वः । माया स्यादिति त्रिकाण्डशेषः । मायोति निष्युः । तथा च कचिद्वतृतार्थस्य-छे तु नाम तस्य छद्मवाचित्वं न तु मायां त्वित्यादी ताचित्वार्थस्य छद्मवाचित्वं न तु मायां त्वित्यादी ताचित्वार्थस्य स्वान्यायां वित्यादावि तेन छद्मवाचिना भवितव्यमिति चेचत्राह नत्व-वान्यस्योति । वैदिकमायाशव्दवाच्यस्यार्थस्य वान्यस्यति । विदिक्रमायाशव्दवाच्यस्यार्थस्य । स्वमते तः वर्षमाह-तस्मादित्यादिना । विचित्रसर्गकरी आश्चर्यबुद्धिहेतु-कस्यष्टिकरी तद्धेतुत्वादुविमण्यां पायाममत्वस्रकं श्रीदशमे । तान्वदेत मायामिव वीरमोहिनीमिति । हरिवंशे च रत्यां तदुक्तम् । नाम्ना मायावती नाम मायेव सुरद्श्वेति । सा तु सत्येवेति । अन्नामन्त्रादिभिस्तत्सत्यता वोद्या । तथात्वं विचित्रसर्गकारिः तम् । अस्मादिति प्रधानाद्धेतोः ॥ ५६ ॥

ब्रह्मात्पेक्यविद्वानादविद्या विनिवर्तते न तु ब्रह्मपपरयेतिः यहुक्तं तुन्तिराकर्तुमाह यस्विति । ज्ञानं पुच्छति कीह्यमिति ॥ वैतन्यं तस्य नित्यत्वेनाऽविद्याया नित्यनिवृत्तिप्रसङ्गतः । तत्रश्च तन्मूळकसंसारोपळम्मानुपपत्तेः सर्वशास्त्रानारम्भप्र-सङ्गोऽनुभवविरोधश्च । नापि वृत्तिरूपं तस्य सत्यत्वे है-तापत्तेः । मिथ्यात्वे कथमज्ञाननिवर्तकता, सत्यस्य हि रज्ज्वादिज्ञानस्य मुजङ्गादिभ्रमोपादानाज्ञाननिवर्तकत्वमु-पळच्धम् । न च निरिन्धनवन्हिवत्तस्य स्वपरबाधका-रणत्वं कतकरजोवचेति वाच्यं, कारणतानिर्वाहिकाळस-

केवलं निर्विशेषम् । तन्मूलकोऽविद्याहेतुकः । अनुभवेति । जी-वोऽदं दैवाधीनोऽहिपिति सर्वेषामनुभवः स न स्यादिसर्थः । नान् पीति । द्यक्तिषं ब्रह्माकारान्तःकरणद्यत्तिजन्यभित्यर्थः । निव-तंकस्य ज्ञानस्य भिथ्यात्वं नेत्याह सत्यस्येति । रज्जुज्ञानस्य भि-ध्वात्वे सुजङ्गभ्रमस्तस्यां सदैव स्यादित्यर्थः । द्वतिज्ञानस्य भि-ध्यात्वाय पूर्वपक्षे दृष्टान्तद्वयम् । न च निरिन्धनेति । विद्वर्यया काष्ठं द्रम्ध्वा स्वयं विनक्यति तथा द्वतिज्ञानं मपञ्चभ्रमं निवत्ये स्वयमेव विनक्यतीत्यर्थः । एतिक्षरस्यति कारणतेति । दृतिज्ञानं तद्भमिनद्यतेः कारणम् । तल्लक्षणं च नियतपूर्वदृत्तित्वम् । तत्रश्च कारणतानिर्वाहिकाल्लस्थित्या द्वैतसिद्धः । काल्यपि मपञ्चान्तः-पातित्वाक्षिवर्तयतीति चेत्कारणत्वं तस्य न निर्वदेत् । काल्यान्तरः-पातित्वाक्षिवर्त्वयतीति चेत्कारणत्वं तस्य न निर्वदेत् । काल्यान्तरस्वीकारे त्वनवस्था । किञ्च निरिन्धनस्य वहेर्महातेज्ञसि सस्वादिन्धनभस्मनश्च दृश्यमानत्वात् कतकर्याः कर्दमस्य वाध-स्थितत्वाद्विषमं दृष्टान्तयुगत्वं तस्वं स्पात् । ब्रह्मप्यन्या तु पाया- स्वेनाऽद्वेतहानात ॥ ५७ ॥

एवं च स्वाप्निकस्त्रीसङ्गादेरसत्यस्य सत्यसुखा-दिजनकत्वदर्शनादसत्येनैव शास्त्रादिना सत्यमोक्षासि-द्धिरित्यपि निरस्तं, तत सत्यस्यैव तत्तज्ज्ञानस्य तत्त-ज्जनकत्वात । इत्तरथा मरीचिकाजलादिभिर्हरिणतु-ष्णादिनाशापितः। ननु रेखारोपितवणोंऽर्थस्य शङ्का-विषं मरणस्य साधनं दृष्टमिति चेन्न, पदस्याऽर्थे इव रेखाया वर्णे सङ्केतित्वेन रेखास्मारितवर्णस्य सत्यस्य-वाऽर्थेबोधकत्वात । शङ्काविषेऽपि शङ्कानिमित्तमीजन्यधा-तुच्याकुलत्वस्य सत्यस्य मरणहेतुत्वात ॥ ५८ ॥

यत्तु सत्यमित्यादिषु वाक्येषु प्रवृत्तिनिमित्तानि लक्षणां च विना शुद्धचिद्रह्म प्रतीयते शब्दशक्तेरविचि-

निहिचिरुक्ता । मामेव ये प्रपद्यन्ते पाषामेतां तरान्ति ते इति श्रीभगवता ॥ ५७ ॥

् प्वं चेति । मृषाभूतस्याऽर्थस्य सत्यकार्यजनकत्वे निरस्ते सतीत्यर्थः । तत्तज्ज्ञानस्य स्त्रीसङ्गविषरञ्छेदाद्यनुभवस्येत्यर्थाः । इत्तरथेति । मिथ्याभृतस्याऽर्थस्य सत्यार्थजनकत्वे सति । निन्व-स्यादिकमगृढार्थम् ॥ ५८ ॥

जात्यादिस्त्रीकारे ब्रह्मणः सग्रुणता । छक्षणास्त्रीकारे श्व-व्यान्तरवाच्यता स्याचतो निर्शुणत्वावाच्यत्ववाक्ययोच्याकायाः न्खरवादतद्यावृत्तेवेति मतं तदतीव मन्दं भाष्यकारा-दिभिरेवमस्वीकारात् ॥ ५९ ॥

प्रमाणापत्तेश्च निर्विशेषं तन्न श्रद्धेयम् । तथा हि-न तावरप्रत्यक्षं तत्र प्रमाणं रूपाद्यभावात् । नाप्यनु-मानं तद्याप्यलिङ्गाभावात् । न चोपमानं तत्सादृश्या-भावात् । नाऽपि शब्दः प्रवृत्तिनिमित्ताभावात् । न च

पत्तिरतः शब्दशक्तेरिवन्त्यतां गौरगोभित्र इसेवमतद्याद्यति वा शब्दार्थमाश्रित्य निर्मुणं सत्यादिस्वरूपं ब्रह्म प्रत्येतव्यमिति केवळचिदद्वैतिनः पाहुस्तिवरस्यति यत्त्वत्यादिना । भाष्येति । भाष्यकारो नागराजः । स हि जातिग्रणिक्रयासंद्राख्याणि चन्तारि शब्दानां पद्विनिमित्तानि मन्यते । एवं भरतोऽष्याचार्यः स्वीकरोति । जातौ शक्ति मीमासका, विशिष्टे तु नैयायिका मन्यन्ते इति सर्वोपजीव्यानामेषां पद्धतिरित्येवं स्थिते केयं नवीना च्युत्पत्तिरिवन्त्या शब्दशक्तिरिति । अत्याद्याद्यत्व च नास्तिका करीच्युक्तामाश्रयन्तो नास्तिकान्तःपातिनो विदिताः ॥५९॥

भगाणाधीना खलु प्रमेयसिद्धिः प्रमाणाभावाभिर्मुणं ब्रह्म न प्रमातुं शक्यपिसाह प्रमाणाप्रष्टतेरिति । अर्थसिकिकुष्टं चक्षुरादी-न्द्रियं प्रसक्तं रूपादिमद्वस्तुग्राहि । तब निर्विशेषे ब्रह्मणि न प्रमाणं रूपादिविरहात् । अनुपितिकरणमनुपानं पर्वतो विद्वमान चूमा-दित्यादौ वद्वचादिज्ञानमनुपितिः तत्करणं घूमादिज्ञानम्। अत्र प्रथा वद्विन्याच्यो घूमो वद्वार्छेङ्गं न तथा ब्रह्मन्याच्यं छङ्गमस्ति तत्र लक्षणा सर्वशब्दावाच्यत्वादित्युक्तं प्राक् । न त्व-थीपत्तिः तद्विनाऽनुपपद्यमानाभावात् । न चाऽनुपल्लिध-भीवरूपत्वेन तदगोचरत्वादिति ॥ ६०॥

अथात आदेशो नेति नेतीत्यादौ रूपगतेयत्ता प्र-

तस्य निर्विशेषत्वात् । यत्र घूपस्तत्राऽप्रिरिति हेतुसाध्ययोः साहचर्यनियमो न्याप्तिः । अतो नाऽनुपानं तत्र प्रमाणम् । उपितिकरणमुपपानम्। गोसदृशो गवय इति वाक्ये गवयशब्दगवयिण्डयोः संज्ञासंज्ञिसम्बन्धज्ञानमुपपितिः । अतिदेशवाक्यस्मैतिसहक्तगोसादृश्यविशिष्ठपिण्डज्ञानमुपपितिः । अतिदेशवाक्यस्मैतिसहक्तगोसादृश्यज्ञानं तस्य ग्राहकं तथाऽन्यसादृश्यज्ञानं अद्याणि
ग्राहकं न शक्यं त्वया वक्तुम् । अन्यस्याऽभावादिति नोपपानं तत्र
ग्रमाणम् । नापि शब्द इत्यादि व्याख्यातार्थमन्यथाऽनुपपत्या
द्यापत्तिः प्रस्यते । पीनो देवद्यो दिवा न मुद्गे इत्यत्र दिवाऽभुञ्जाने रात्रिभोजनं विना पीनत्वस्याऽनुपपत्तिर्वः
स्माण प्रमाणं स्यादेवं ब्रद्मा विना कस्याऽर्थस्यानुपपत्तिर्वः
स्माण प्रमाणं स्यादेवं ब्रद्मा विना कस्याऽर्थस्यानुपपत्तिर्वः
स्माण प्रमाणं स्यादेवं ब्रद्मा विना कस्याऽर्थस्यानुपपत्तिर्वः
स्माण प्रमाणं स्यादेवं ब्रद्मान्यस्याभावान्नार्थापत्तिस्तत्र प्रमाणम् । जगदस्तीति चेदिष्टं नः समागतम् । नास्तीद् घट इति घदोपळक्षेरभावे घटामावे प्रमाणम् । ब्रद्मणो भावस्पत्वान्न तज्ञाऽभावः ममाणपिति ॥ ६० ॥

ब्रह्मणो निर्विशेषत्वे यन्त्रथात इसादि वाक्यमुदाहुकं व-स्प्रमादार्देवेति दश्चेयस्यथात इत्यादिना । तत्र हेतुमाह प्रकृतेतिः। अस्यार्थः-हरिरिव चेतनो जीव इति स्थितम् । नसु विद्वासास तिषिद्धा न तु रूपमात्रम् । प्रकृतैतावत्त्वं हि प्रतिषेधति 'ततो ब्रवीति च भूय' इति न्यायात् ॥ ६१ ॥

न चाऽऽत्मशब्दात् प्रतिपतृस्वरूपं ब्रह्मेति वाच्यं,

एव जीवः स्यान्न तु हरिवचेतनः । बृहदारण्यके द्वे वावेत्यादिना पृथिन्यादीनि माहारजतादीनि च ब्रह्मणो रूपाणि प्रतिपाद्य पुनरथेत्यादिना तस्मादन्यस्य सर्वस्य प्रतिषेषात् । जीवस्य तद्व-चेतन्द्वे तदन्यमात्रस्य निषेषो न घटेत । तस्माचदन्यनिखिन्छिवेषणञ्जून्यं ब्रह्मोति माप्ते पक्रतेति । न खल्वेषा श्रुतिनिविवेषण्चिदद्वितीयं ब्रह्म बुवन्ती तदन्यन्निख्छं प्रतिषेषति, किन्तु तत्तद्व्यविद्वित्तं व्रह्मवन्ती तस्य प्रकृतेस्ते रूपेतावर्यं प्रमिततां प्रतिषेषति न तु पक्रतानि तानि रूपाणीत्यर्थः। ततः प्रतिषेषानन्तरं तस्य भ्रुयः प्रचुरं सत्यनामादिरूपं व्रवीति च । हि यस्मादिरथर्थः । अथेत्पस्यार्थः—अथ मुत्रीमृत्रीदिरूपानिरूपणानन्तरं यतोऽपरिमितरूपं ब्रह्म अतो नेति नेत्यादेः सः । इतिशब्दस्य समाप्त्यर्थत्वादिति न पूर्वोन्कां मृत्रीदिरूपणं परिमितं तस्य रूपं न, किं तु नेति सत्यनामादिरूपपं रूपान्यदस्तीत्युपदेश इत्यर्थः । विश्लेषस्तु भाष्ये हत्याः ॥ दे १ ॥

न चेति । आत्मेत्येवोपासीतेति वाक्ये पतिपत्तुरूपासकस्य स्वरूपमेव ब्रह्म न तु ततोऽन्यदिति नार्थः । तस्येत्यात्मक्ष-ब्दस्य । अतति न्याप्नोति, अतति प्रकाशते, अत्यते गम्यते मुक्तैरिति न्युत्पत्त्या विसुचित्सुखबस्तुपरत्वम् । य एप सम्म- तस्य पुरुषाकाराविभुचित्सुखवस्तुपरत्वात् भेदश्चुति-भ्यश्च॥ ६२ ॥

न च निष्फलो लोकज्ञातो वाऽयं भेदः 'पृथगा-त्मानं प्रेरितारं च मत्वे'त्यादौ भेद एव फलश्रवणात ।वि-रुद्धधर्माविच्छन्नप्रतियोगिकस्य तस्य शास्त्रमात्रगोचर-त्वात ॥ ६३ ॥

किञ्च—'उपक्रमोपसंहारावभ्यासोऽपूर्वता फलम् । अर्थवादोपपचौ च लिङ्गं तारपर्यनिर्णये' ॥ इस्रत्र यानि

साद इत्यादौ स उत्तमः पुरुष इति श्रुतेः । पुरुषाकारत्वम् आनन्दमयस्यात्मनः पुरुषविधत्ववचनाच तत्त्वमित्येके ॥ ६२ ॥

द्वा सुपर्णेत्यादिभेदश्चितिभ्यः प्रतिपत्तः स्वरूपं ब्रह्म नेत्यु-क्तं, तस्य भेदस्य नैष्फल्याल्लोकज्ञातत्वाच्च न तत्र शास्त्रतात्प-यमित्युक्तं पुरा । अयं स्वोक्तस्य तस्य भेदस्य नैष्फल्यलोकज्ञातत्वे निरस्य तत्र शास्त्रतात्पर्यं दर्शयित न चेति । फल्रश्रवणादिति । अमृतलक्षणस्य फल्स्य श्रुत्योक्तत्वादित्पर्यः । विरुद्धेरणुत्वि-स्रुत्वादिभिषेमेरविच्लन्नो विशिष्टौ जीवेशक्यौ प्रतियोगिनौ य-स्य भेदस्यत्यर्थः । न ह्येताद्दशो भेदो लोकेर्जातः किं तु देशदि-कृत एव स तैर्जायते ॥ ६३ ॥

अथ पड्भिळिंक्नेभेंदे तत्तात्पर्य दर्शयति किञ्चति । उपक्रमे-ति चानमं बृहत्संहितायाम् । उपक्रमोपसंहारयोरैकरूप्यमित्येकं शास्त्रतात्मर्यनिणेंतृणि षड्विधानि लिङ्गानि स्मर्यन्ते ता-

तथा हि श्वेताश्वतरोपनिषदि—'अजो ह्यको जुष-माणोऽनुशेते' इत्याद्यपकमः । 'जुष्टं यदा पश्यात अन्य-मीशमस्य महिमानमेति वीतशोक' इत्युपसंहारः । 'द्वा सुपर्णा तयोरन्योऽनश्ननन्नन्यः' इत्यम्यासः । तादशस्य भेदस्य वेदान्ताद्विना छोकादप्रतितेरपूर्वता । 'वीतशोक' इति फल्लम्। 'अस्य महिमानमेती'त्यर्थवादः । 'अत्यनश्न-न्नि'त्युपपचिरिति । एवमन्यानि च पृथगात्मानमित्यादीनि तस्यामेव द्रष्टव्यानि ॥ ६५॥

मुण्डकोपनिषदि च-'द्या सुपर्णे'त्युपक्रमः । 'परमं साम्यमुपैती'त्युपसंहारः।'तयोरन्योऽनश्नन्योऽन्यमीश'मि-त्यभ्यासः । कालत्रयाबाध्यस्य भेदस्याऽन्यतोऽप्रतिपत्तेरपू-वेता ।'पुण्यपापे त्रिधूये'त्यादि फलम् ।'अस्य महिमानमे-

खिङ्गम् । आरम्भे समाप्तौ च भेदोक्तिरित्यर्थः । अविशेषपुनः श्रुतिरभ्यासः । वेदान्तैकगम्यत्वमपूर्वता । फलं पुपर्यः । अर्थ-बादः प्रशंसा । युक्तिपदर्शनमुपपाचिः ॥ ६४ ॥

तादशस्येति। अणुस्यविभुत्यादिनिस्धर्भदेतुकस्येत्यर्थः॥६५॥ अन्यासु चोपनिषरस्येतानि जिङ्गानि सन्तीत्याद् सुण्डकेति । ती'त्यथवादः।'अत्यनदनन्नि'त्युपपात्तेश्च । एवमन्यासु चोपनिषत्सु तानि दृदयन्ते ॥ ६६ ॥

यस्तु प्रवश्चस्याऽध्यस्तत्वानिमथ्यात्वं साधयित त-स्य वैदाप्रामाण्यापीतः। 'यतो वा इमानी'त्यादेरप्रिहोत्रप-रस्य च वाक्यजातस्य तद्विषयतया प्रामाण्यातः। विष-यामावे 'एष वन्ध्यासुतो भाती'त्यादिवाक्यसाम्यातः। त-तश्च नारितकतापतिः॥ ६७॥

ननु वयं न खपुष्पत्रत्तस्य मिश्यात्वं ब्रूमः, व्यावहा-रिकसत्त्वाङ्गीकारात । तेन न वेदाप्रमाण्यं नापि नारित-कतापत्तिरिति चेन्न, अनवधानात । तथा हि दिविधं खलु सत्त्वं पारमार्थिकमपारमार्थिकद्व । तत्राऽन्लं द्विवि-

मकटार्थम् । अन्यतो छोकतः ॥ ६६ ॥

अथाऽध्यासवादिनां नास्तिकतापितं समर्थियतुमारभते य-स्त्वित्यादिना । तद्विषयतया प्रपञ्चपरतया । विषयस्य प्रपञ्च-स्याऽभावे मिथ्यात्वे सति 'कर्मलोमपटच्छन्नः शशमृगधनुर्धरः । एष वन्ध्यामुतो भाति खपुष्पकृतशेखर' इति वाक्यस्य यथा व्यर्थत्वादमामाण्यं तथा यतो वा इत्यादेर्वेदवाक्यस्येति॥ ६७॥

युक्त्याभासेन मायी पुनः प्रयविष्ठते नन्त्रिति । तस्येति प्रपञ्चस्य । ज्यावहारिकेति । अर्थात् प्रपञ्चस्येति बोध्यम् । तेनेति । ज्यावहारिकसत्त्वाङ्गीकारेण प्रपञ्चस्य सद्भयते तद्वीधः र्धं व्यावहारिकं प्रातीतिकं च । तदेतत्सस्वत्रयं क्रमाइ-ह्मप्रविश्वाक्तिरूप्येषु वर्तते । तत्र व्यावहारिकसस्त्रस्य प्रपञ्चेऽङ्गीकाराञ्च तद्घोधिवेदाप्रामाण्यम् । पारमार्थिकस-स्वामावात्तु तस्य मिथ्यात्विमिति हि मतम् । तदेत-दयुक्तं बाध्यार्थबोधकतया वेदाप्रामाण्यानुद्धारात् । बा-ध्यो हि प्रपञ्चः । यदुक्तम्—'तस्त्रमस्यादिवाक्यार्थस-म्यग्धीजन्ममात्रतः । अविद्या सह कार्येण नामादिति मविष्यती'ति ॥ ६८ ॥

नापि सत्त्वद्वैविध्यस्वीकृत्या बाह्येभ्यो वैलक्षण्यं तैरपि तस्याङ्गीकारात । यदुक्तम्—'सत्त्वं तु द्विविधं प्रोक्तं सांवृतं पारमार्थिकम् । सांवृतं व्यवहार्यं स्यान्नि-

कस्य वेदस्येष वन्ध्येत्यादिवाक्यवदमामाण्यं न, ततो नास्तिक-तापत्तिनेत्वर्थः । द्विविधं खळु सन्वमिति मायिनस्तव मते इति बोध्यम् । वाध्यो होति । भानकाछेऽपि वस्तुतोऽसम्बादिति भावः । तत्र मुक्तावळीकारिकां प्रमाणयति तन्त्वमसीति । तद्वा-क्यान्निर्विदेशव्येतन्यमेकं वास्तवमित्यनुभवोदये सतीत्यर्थः । का-र्येण प्राक्षेत्र सह काळत्रयेऽप्यविद्या सत्तामृक्षेत्यर्थः ॥ ६८ ॥

यच बौद्धान्तःपातिलाञ्छनाद्भीतेन मायिना तरलाञ्छन-निष्ठत्तये सरवद्वयं स्वीकृतं, तेनापि न तरलाञ्छनान्निस्तार इत्याह नापीति । तैरपि बौद्धैः । तस्य सरवद्वयस्य । सन्तं स्विति । प्रः वृत्तौ पारमार्थिकम् ॥ हे सस्वे समुपाश्रिस बौद्धानां धर्मचोदना । छोके सांवृतसत्यत्वं सत्यं च परमार्थतः ॥ विचार्यमाणे नाऽसस्वं सस्वं चापि प्रतीयते । यस्य य-त्सांवृतं सस्वं व्यवहारपदं च त'दिति । तस्मान्न तेम्य-स्तत—'मामावादमसच्छास्तं प्रच्छन्नं बौद्धमुच्यते' इत्या-दिस्मरणाच ॥ ६९ ॥

अपि च-सत्त्वशन्दो न नानार्थः सत्त्वभेदे प्रमाणा-भावात् । यदि सत्त्वशन्दस्य मिथ्यापरमार्थवान्यतयाऽर्थ-भेदः स्यात्तदा सदाकारानुगतप्रत्ययानुपपत्तिः, नानार्थ-सैन्धवादिपदे तददर्शनात् । मृषार्थको न्यावहारिकशन्दो

कटार्थम् । तेभ्यस्तदिति । बाह्येभ्यो मायिनां वैछक्षण्यं नेस्यर्थः। मायावादिमिति पाश्चे रुद्रवाक्यम् । 'मयैव कथितं देवि कछौ ब्राह्मणरूपिणे'ति वाक्यशेषः । नारसिंहे चैकं यमवाक्यम्–'वि-षधरकणभक्षशङ्करोक्तीर्दशवछपश्चिशिखाऽक्षपादवादान् । महद-पि सुविचार्य छोकतन्त्रं भगवदुपास्तिमृते न सिद्धिरस्ती'-त्येतत् ॥ ६९ ॥

अथ सत्त्रशब्दस्य नानार्थतां निराकरोति अपि चेत्यादि-ना । सत्त्रभेदे इति । सर्वेषु सत्स्येकमेव सत्त्वं सामान्यनाम-कम् । नित्यत्वे सत्यनेकसमवेतत्वं तत्त्रम् । नानार्थेति । सैन्ध-वो माणिमन्थेऽक्वे सिन्धुदेशोद्भवे त्रिष्टिति श्रीथरः । सजाती- लालावक्तासवादिशब्दवत् प्रतारणाय प्रयुक्त इति सस्व-इयप्रामाण्येन व्यवस्था नोपपन्ना ॥ ७० ॥

स्यादेतत्। ब्रह्मसत्तेव प्रपञ्चसत्ता, तेन न वेदाप्रा-माण्यं तदन्यसत्ताभावाच मृषात्वोक्तिर्न्न तु निःस्वरूप-त्वात् । 'नेह नानाऽस्ति किञ्चने'ति श्रुतिरपि तदन्यस-त्तानिषेधपरा । न चाऽतिप्रसङ्गः कनकमुकुटयोरिवोपा-दानोपादेयभावस्य नियामकत्वात् । इत्रथा 'सर्व खिव-दं ब्रह्मे'त्यत्र सामानाधिकरण्योपपत्त्तये तज्जलानिति तज्ज-त्वाद्युपपत्तिरिति । इदमप्यपेशळं क्षोदाक्षमत्वात् ॥ ७ १ ॥

थेष्त्रेव सनापम्र सामान्यं गृह्यते न तु विजातीयेष्विप सनाम-स्विति भावः । स्फुटार्थे शिष्टम् ॥ ७० ॥

निरस्तोऽपि मायी निस्तुषः पुनः मत्यविष्ठिते स्यादिति ।
निन्नित । निःस्वरूपवस्वाक्षिरुपारुयत्वादित्यर्थः । न चाऽतिमसङ्ग इति । ब्रह्मसत्त्रया चेत्मपञ्चः सत्तावांस्तिई घटतत्त्वया पटोपि सत्तावान् स्यादिवेवमतिमसङ्गोऽत्र न भवेदित्यर्थः । कुत
इत्याह कनकेति । ययोरुपादानोपादेयभावस्तयोरेचैका सत्तेति
नाऽतिमसङ्गः, ब्रह्मपञ्चयोस्तद्भावसत्त्वात् । इत्रया तद्भावाभावे सर्विमदं ब्रह्मेति वाक्ये ब्रह्मसर्वयोः सामानाधिकरण्यमुपपादियतं सर्वस्य ब्रह्मजत्वादिकम्रक्तमनुपपनं स्यादित्यर्थः ।
निराकरोति–इदमपीति । क्षोद्रक्पूर्णनं विचार इति यावत् ।
विचारासहत्वादित्यर्थः ॥ ७१ ॥

तथा हि ब्रह्मसचेति किं ते विवक्षितम् ? किं ब्रह्म-निष्ठा सत्ता, किं ब्रह्मस्वरूपा सा, उत ब्रह्माभेदः, आ-होस्बिद्धह्मव्यतिरेकेणाऽभावः ? ॥ ७२ ॥

आधे सा पारमार्थिकी बाध्या वा । प्रथमेऽपिसदा-न्तापित्तः, अधिष्ठानज्ञानाबाध्यस्य धर्मस्य ब्रह्मण्यस्वी-कारात । पारमार्थिकसत्तोपेतस्य प्रपञ्चस्य ब्रह्मवरसत्यवञ्च। न च तत्सत्त्वेऽपि स्वरूपसत्ताभावादसत्यत्वं, पारमार्थिक-सत्तोपेतस्य कुतापि तददर्शनात् । सत्तोपेतश्चेन्न मृषा । मृषा चेन्न सत्तोपेतः । सत्तासामान्यशून्याऽपि सत्ता स-ती दृष्टा । सत्तोपेतोऽप्यसन्नदृष्टचरः । किञ्च—समानानां भावः सामान्यं यत्सत्ताञ्चल्देनोच्यते न च तन्मृषा-सत्ययोः सम्भवेत् । यदुक्तम्—'सत्यत्वं न च सामान्यं मृषार्थपरमार्थयोः । विरोधान्न च वृक्षत्वं सामान्यं सिं-

प्रतिवादिनं सिद्धान्ती पृच्छिति ब्रह्मसत्तेति । किं ते विवासि-तमिति । चतुर्भिः पक्षेत्रहासत्तायाः क्षोदं करोति किं ब्रह्मिष्टे-त्यादिभिः ॥ ७२ ॥

्षं पक्षान् विरच्य क्रमाचान् द्वयति—आद्य इति । प्रथमे इति । ब्रह्माणि स्थिता सत्ता पारमाधिकीति पक्षे इत्यर्थः । न च तादिति । प्रश्चे ब्रह्मसत्तायां स्थिरतायामपि स्वक्पसत्ताविरहाः चक्क्षासत्यत्वमित्यर्थः । तद्वर्शनादसत्यतामस्ययादित्यर्थः । न

हवृक्षयो'रिति । त चेतरः, वेदाप्रामाण्यानुद्धारात् । न हि बाध्यसत्ताबोधकं प्रमाणम् । किञ्चाऽस्मिन् पक्षे ब्रह्मणो-ऽप्यसत्यतापत्तिः, बाध्यसत्तायोगात् । वेदान्ताप्रामाण्यं च निर्विषयत्वात् । न च सत्ताभावेऽपि सद्रूपत्वाञ्च ब्रह्मणो ऽसत्यतापत्तिः, तद्धत्प्रपञ्चस्यापि तदनापत्तेः । 'सदेव सौम्येद'मित्यादिना तस्यापि सद्रूपत्वश्रवणात् । यत्तु दीर्घभ्रमजनकत्वाद्धेदस्य प्रामाण्यं तन्मन्दम् , नभोनी-लिमचन्द्राल्पत्वज्ञानजनकस्यापि तथात्वात् ॥ ७३ ॥

नापि ब्रह्मस्वरूपेति द्वितीयः, अवाधितसत्तायागेन प्रपद्मस्य मिथ्यात्वासिद्धेः । न तु तृतीयः, विरुद्धयोस्त-योरैक्यानुपपत्तेः । न च चतुर्थः, सर्व खल्विदमित्यैका-

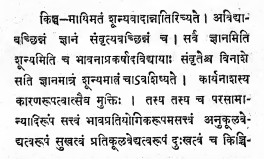
चेति । तत् सामान्यं मृपासत्ययोः प्रपञ्चब्रह्मणोः । न चेतर इति । पपञ्चे स्थिता ब्रह्मसत्ता वाध्येति प्रथमकरुपस्य द्वितीयः पक्षोऽपि नेत्यर्थः । निविषयत्वादिति । वेदान्तवेद्यस्य ब्रह्मणो-ऽसत्यतापत्तित इत्यर्थः । तदनापत्तिरिति । असत्यतापत्तेरभावा-दित्यर्थः । यनु दीर्घेति । अनादिकालिकजगद्भ्रमकरत्वादित्य-र्थः । तथात्वादीर्घभ्रमजनकत्वात् ॥ ७३ ॥

्रितीयपशं द्वयि नापीति । स्फुटम् । न तु तृतीय इति। ब्रह्मसत्तेव पपञ्चसत्तेत्यस्य तृतीयः पश्चो ब्रह्माभिनः पपश्च इत्यर्थको न सम्भवतीत्यर्थः । कृतः इत्याहः विरुद्धयोगिति । र्थ्यानुपपतेः । न हि तदभावे तदैकार्थ्यसम्भवः । न च यश्चौरः सः स्थाणुरितिवद्घाधायां तदिति वाच्यं वेदाप्रामा-ण्यानिस्तारादिति ॥ ७४ ॥

अपि च—मायिना दृष्टिसृष्टिः स्वीकृता । दृष्टिसम-समया सृष्टिने तु सृष्टिसमसमया दृष्टिरिति । सा चैषा क्ष-णिकविज्ञानपक्षं नातिवर्तते । तत्नाऽर्थानामर्थात क्षणिक-त्वात । न चाताऽक्षणिकं विज्ञानमात्रमस्तीति स्वीका-राचतो भेदः, तत्र प्रमाणाभावात । दार्शितं चैतरप्राक्॥७५॥

चित्त्वचित्र्जडत्वाभ्यां विरुद्धयोर्ज्ञझप्यभयोरैक्यासम्भवादित्य-र्थः । न च चतुर्थे इति । ब्रह्मातिरिक्तः प्रपञ्चो नास्तीति प-क्षोऽपि न युक्त इत्यर्थः । ऐकार्थ्यं सामानाधिकरण्यम् । तदि-त्यैकार्थ्यम् ॥ ७४ ॥

प्रपञ्जिमिश्यात्ववादिनो नास्तिकत्वं प्रोक्तम् । अय वौद्ध-साङ्कर्याचस्य तथात्वं प्रस्फुटयति अपि चेत्यादिना । मायिना शङ्करेण । वाक्सुधारूथेन प्रकरणेन दृष्टिसृष्टिः समर्थिता । तस्याः स्वरूपमाह । दृष्टीति । यदैव दृष्टिस्तदैव सृष्टिईष्ट्यभावे सृष्ट्य-भाव इत्यर्थः । तत्रेति । क्षणिकविज्ञानवादे योगाचाराष्ट्येन बुद्धशिष्येण प्रतिपादिते । न चात्रेति । अत्र चिन्मात्राद्धे-तवाद शङ्कराभिमते । अक्षणिकं नित्यम् । तत्रेति । निर्मुणिव-न्मात्रे । प्रागिति । प्रमाणापद्यचेश्वरधादिपूर्वोक्तप्रन्थे । तस्मान्योगाचारमतावरुम्वी निर्मुणिवदद्वैतीति ॥ ७५॥



अथ पाध्यामिक बुद्धिशिष्यमतावल्णिन्द्रतं निर्गुणचिद्दैतिनो दर्शयति किञ्चेत्यादिना । अविद्येति । अविद्यावाच्छनं ज्ञानं जगत् । सर्व ज्ञानमिति भावनापकर्षेणाविद्याया विनाशे ज्ञान-मात्रमविशिष्यते इति । निर्गुणचिद्दैतिनो मतम् । संदृत्यवच्छिनं शून्य-मात्रमविशिष्यते इति । निर्गुणचिद्दैतिनो मतम् । संदृत्यवच्छिनं शून्य-मात्रमविशिष्यते इति माध्यमिकस्य मतमित्यर्थः । कार्येति । कार्यणक्ष्यत्वाद्विज्ञानमात्रक्ष्यत्वाच्छन्यमात्रक्ष्यत्वाच्चेत्यर्थः । क्रमो-ऽत्र वोध्यः । सैवेति । कार्यणक्ष्यः कार्यनाशो मोक्ष इत्यर्थः । क्रमो-ऽत्र वोध्यः । सैवेति । कार्यणक्ष्यः कार्यनाशो मोक्ष इत्यर्थः । तस्य तस्य चेति । विज्ञानमात्रस्य शून्यमात्रस्य चेत्यर्थः । परसा-मान्यति । अनुदृत्तपर्विद्वितित्वित्यम् । परं सत्ता द्रव्यादिदृत्तित्वात्। अपरं द्रव्यत्वादि द्रव्यादिमात्रदृत्तित्वादिति । तथा च द्रव्यत्वादेरित मावक्षपत्वं नास्तीत्यर्थः । भावेति । घटो यस्य पतियोगी स घटाभावमितियोगिकस्तर्यं नास्तीत्यर्थः नास्तीत्यर्थाः नास्तीत्यर्थाः नास्तीत्यर्थः नास्तीत्यर्थः नास्तीत्यर्थः नास्तीत्यर्थः नास्तीत्यर्थः नास्तीत्यर्थे नास्ति । व्याप्यत्वर्यस्यस्ति नास्तीत्यर्थे नास्ति । व्याप्यत्यस्ति नास्ति नास्ति नास्ति नास्ति । व्याप्यस्यस्ति नास्ति नास्ति नास्ति । व्याप्यस्ति नास्ति नास्ति नास्ति । व्याप्यस्ति नास्ति नास्ति नास्ति नास्ति नास्यस्ति नास्ति नास्ति । व्याप्यस्ति नास्ति नास्ति नास्ति नास्ति नास्य

हास्तवं नास्ति । उभयं च निर्छेपमजरममरमसम्बाधं सर्वमानावेद्यं स्वयम्प्रभातम् ॥ ७६ ॥

नन्ववेद्यत्वे सत्यपरोक्षव्यवहाराहित्वमनन्याधीनापरो-क्षत्वं ब्रह्मणः स्वप्रकाशत्वं, तस्र न शून्यस्यास्तीति क-थमुभयोः साम्यमिति चेतुच्छमेतत् । अपरोक्षं हि स्वे-नैव स्वविषयकमन्यविषयकं वा। नाद्यः स्वाविषयताया मा-यिनाऽनङ्गीकारे वा चिद्धिषयत्वरूपहृद्यत्वापस्या ब्रह्मणो मिथ्यात्वापत्तिविषयत्वविषयित्वाभ्यां वैशिष्ट्यापत्तिश्च। ने-तरः मोक्षेऽन्याभावेनान्यविषयापरोक्षसम्भवात्। तस्माच्छू-न्यसंवृत्योः पर्यायतयेव ज्ञानाविद्ययोः स्थितिरिति मा-

भावरूपत्वं च । नेति । सर्वमानावेद्यत्वम्रुभयस्य तुरुयम् । अन्यत् प्रकटार्थम् ॥ ७६ ॥

ज्य माध्यमिकात् स्वस्य बैल्लसण्यमाख्यातुं मायी मनतैतं निवत्यादिना। न खलु नासाकणवन्दनमात्रेण विमस्याप्यस्त्यज्ञतं स्वयापि क्षवयं वनतुमिति भावः। परिहरति तुच्छमेतदिति। अपरोक्षं हि स्वेनैवेति। अद्योव स्वं साक्षात्करोति तद्वयो वा जीव इत्यर्थः। विष्ठं स्पष्टम् । तत्रश्च मायिमाध्यमिकयोः सर्वया धर्मसाङ्कृष्यं सिन्द्रिमत्याह तस्माध्कृष्यं ति। साधम्योग्तरमाह वेदान्तामामिति। संस्मेति । संसम्यो गुणसम्बन्दः। स यस्यागोचरो विषयो न भन्न-ति वादवी निविवोषापरिच्छन्नेक इस्वयिषया ममा तज्ञनकाः सर्वेति वादवी निविवोषापरिच्छन्नेक इस्वयिषया ममा तज्ञनकाः सर्वे

यो माध्यमिक एव । वेदान्तानामखण्डार्थबोधकत्वं संस-गोगोचरप्रमाजनकत्वं स्वीकुर्वता मायिना सत्यं ज्ञान-मनन्तिमत्यत्रासङ्जाड्यपरिन्छिन्नव्यावृत्तं ब्रह्मस्वरूपमेव तथेति व्याख्यातं—यथा गौरगोव्यावृत्तं इस्यादिकमपोह-वादिना बौद्धेन ॥ ७७ ॥

अपि च जैनसख्यं च मायिनो विलोकितम्। जैनः खलु जीवादीन् षट् पदार्थान् सत्त्वासत्त्वादिविरुद्धधर्म-योगिनो वर्णयति कथाद्वेत्तु सदसदित्येवमादिना सतम-क्रिन्यायेन। मायी च विश्वं सदसदित्वम्, औपनिषदमपि ब्रह्म सर्वशब्दावाच्यामिट्यादि। तस्माच्छब्दान्तरेण स्वल्न-द्या समावृण्यन्तयं नास्तिकविशेष एवेत्यस्य वेदाप्रामाण्य-कारिणः स्पर्शोद्धिमेतव्यं वैदिकैरिति।। ७८।।

विदान्ता इत्यर्थः । यथेति । गोभिन्नभिन्नत्वं गोत्विमिति वौद्धानां स्क्रमणम् । अतदुरुपादन्तिर्योदः ॥ ७७ ॥

का भरत है है जा है है जा अने का है जा है है जा है है जा है जा है जा है जा है जा है जा है है जा है जा है जा है

्रिष्ट् प्रवं मापिनो बौद्धत्वमापाच जैनत्वमापादयति-अपि च जैनेति । सरूपं साधम्यम् । स्फुटार्थो ग्रन्थः । सप्तमङ्गीन्यायोऽयं सुत्रभाष्याद् बोध्यः, विस्तरभयान्नात्र लिखितः । नास्तिक-विशेष इति । केनचिद्धमेणा + + प्येष नास्तिक एवेति भावः । अस्य स्वर्शोद्धतन्यमिति । यदुक्तं—हस्तिना पीड्यमानोऽपि न गच्छेज्ञैनमन्दिरमिति ॥ १८ ॥ यरपुन 'ज्योंतींषि विष्णु'रित्यादी ज्ञानमात्रे ब्रह्मणि व्यवहारस्याध्यस्तत्वात्तस्यं तद्भेदस्य च बाध्यत्वमित्युक्तं तदस्य च बाध्यत्वमित्युक्तं तदायत्तवृत्तिकत्वाः विभिस्तदात्मकं व्यपदिश्यते । सतु सर्वात्मापि सर्वविळक्षणः क्षेत्रज्ञस्य जीवस्य ज्ञानरूपस्यापि देवमनुष्यादिमावप्राक्तौ तद्भोग्यजन्मपरिणती च स्वरूपाव्यक्तमेषेव हेतुर्विष्णूपयस्येव तस्य कर्मणो विमुक्तिरिखेतस्यवार्थस्य निरूपन्णात् ॥ ७९ ॥

तथा हि उयोतींबीति । इह विष्ण्यायत्तवृत्तिकत्वा-दिभिश्चिद्वितोस्तादूष्यमाभिहितं ताभ्यां विष्णोवैंळक्षण्य-माह ज्ञानस्वरूप इति। यस्मादसौ भगवान् ज्ञानस्वरूपः

अथ प्रकृतात पूर्वपक्षाक्षिराकर्तुमाह यन्तित्यादिना। स त्विति । शक्तिद्वारा वा द्वितातृत्वेन वा व्यापकतया वा सर्वेष-पोपि सर्वोक्ष्पृष्ठ इत्यर्थः । स्वरूपावरककर्पेवेति । कर्पोऽत्राऽवि-द्याद्वयं वोध्यम् ॥ ७९ ॥

तथा होति । स्वमतमर्थे दर्शयतीत्यर्थः । ताहूप्यं विष्णुरूप-स्वम् । तार्थ्याः चिद्वचिद्द्रयाम् । जीवार्थे विजृत्भितातिता। जीवभोगायः विश्वतानित्ययः । अत्रः प्रमाणः छद्धीन्द्रयेति। सीद्यापे । जीवस्येति । अनादिकालिकी विषयस्प्रहाऽस्य

श्र्यतेऽतोऽशेषमूर्तिः परिणामिशपश्चाकारी न तु भवति किं तु वस्तुभूतोऽपरिणामिचिद्रूप इत्यर्थः । प्रपञ्चस्तु तः स्मादेव निमित्तादुदभूत इत्याह ततो हीति। स्वीवत्वमार्षम्। विज्ञानार्थे जीवार्थं विज्निमतानित्यर्थः । 'बुद्धीन्द्रयमनःप्रा-:णात् जनानामसृजत् प्रभुः। मातार्थं च भवार्थं च आ-रमनेऽकल्पनाय चें'ति स्मरणात् । जीवस्य ज्ञानस्वरूपस्या-प्यनादिभगवद्दैमुख्यकृतैः कर्मभिः संसारस्तत्सांमुख्ये तु सति विलीयते स्वरूपं च स्फुरतीत्याह यदा तु शुद्ध-मिति । पदैव विज्ञानस्वरूपमेवात्मवस्तु स्वस्मिन् हेवादिन वैविध्यानुसन्धिहेतोः सर्वस्य कर्मणः सत्तीर्थानुग्रहळन्त्रया ज्ञानपूर्वकोपासनया क्षये सति शुद्धं अधिशोषितं सानिः जरूपि भवति, तदा देवादिवेहाभिमानिनोऽस्यात्मनः सन ङ्करपपूर्वककर्मफलभूता देवादिदेहभोग्याः शैलाब्धिधरा-दयो वस्तुभेदा न भवन्ति तद्धेतोः कर्मणः प्रणाशादि-त्यर्थः । इत्थं चाऽचिदंशस्य प्रतिक्षणपरिणामित्या बिनष्टप्रायस्वानास्तिशब्दवाच्यत्वं दर्शितम् । प्रतिक्षण-

भगवद्वेयुष्यं, तेन मकतावासज्ज्ञति कर्याणि च करोतीति । ते-इच्चेमच्य अमतीसर्थः । सचीर्येति सद्गुर्वित्यर्थः । जिलक्षि-ति । ज्ञानगुणक्रमणुचैतन्यं सत् स्फुरवीत्सर्थः । च भवन्ति नुद्रोः-

मंबस्थाभङ्गस्तत्र निमित्तमित्याह वस्त्वस्तिकिमिति । चि-दुंश: खल्वादिमध्यावसानहीन: सदैकरूपस्तस्य न कदाचिन्नास्तिबुद्धियोगः । अचिदंशस्तु कदापि तथा-भूतो न दृष्टः । ततः किं तन्नाह यचेति । यदन्यथात्वं परिणामं मुद्धः प्राप्तोति तत् पुनस्तथा पूर्वेत्रज्ञ भवति । तत पूर्वावस्थाशून्येऽपरावस्थामाजि वस्तुनि तदेवेति प्रतीत्यन आवात्तरवमस्तिराब्दवाच्यरवं कुतः स्यानेत्यर्थः। तथैव मतीयते इत्याह महीति । पिण्डादिद्वारा घटत्वं मही प्रा-प्नोति । घटाइसात् कपालिका। मर्दितायाश्च तस्यारचूणी रजः । ततोणुरतिसूध्मश्रेसेवं जनैरवस्त्वेव स्वभाग्यभूतं स तत्वरिणामि जडमेवालक्ष्यते । अत्र परिणामपरम्परा-यां सत्तेकरूपमस्तिशब्दवाच्यं वस्तु जीवेशान्यतरत् कि-मालक्ष्यते स्वं ब्रूहीति नैवालक्ष्यते इसर्थः । तत्र हेतुः स्वकर्मेति ॥ ८० ॥

गाना सस्मादेवं तस्मादिचदंशोऽस्तिशब्दवाच्यो न भवती-

माय नोइयन्ते । अचिदंशस्य प्राक्ततभागस्य शैळाव्यिषसः देः । अचिदंशेनाऽस्तित्रव्दस्य प्रष्टती निमित्तपाइ पतीति । तत्युनस्तथेति । पूर्वविचदंशस्त सदैकस्पो न भवतीत्यथे । तथेवेति । नानावस्थतया । तस्या इति । कपाळिकायाः ॥८०॥ सस्पादित्यादिकं प्रकटार्थम् । विश्चद्विप्रदर्शन् स्विवस्य

त्याह तस्मान्नेति । चिदंशस्तु परिणामाभावात सदैकरूपो देवादिदेहविलक्षणोऽपि तदादिप्रापकेन निजकर्मभेदेन विभिन्नचिर्जनैबेहुधा देवमनुष्यादिरूपेणानुसंहित इ-साह विज्ञानमेकमिति। एतच भगवद्रैमुख्यहेतुकेन कर्म-णैव कृतं न तु स्वरूपप्रयुक्तमिलाह ज्ञानं विशुद्धमिति। विशुद्धं कर्मरहितं विमलं प्रकृतिस्पर्शरहितं विशोकं तत्कृतदुःखरहितं लोभादिहेयगुणरहितं च। एवं मदुक्त-प्रकारकं सर्वदैकरसमिति विश्वान्तर्वर्तिनः क्षेत्रज्ञस्य शुद्धं स्वरूपं निरूपितम् । यस्योपसस्योक्षस्तमीशं निर रूपयति परम इति । परेशस्तु परमो नित्यलक्ष्मीकः वासुदेवो विशुद्धसत्त्वविभीवः। सत्त्वं विशुद्धं वसुदेवश-ब्दितं यदीयते तत्र पुमानपावृत' इति स्मरणात् । यतो-न्यन्नास्ति शक्तिमतस्तस्माञ्जगदन्यन्न भवतीति जीवा-देदा ॥ ८१ ॥

उपसंहरति सद्भाव इति । एवं नित्यलक्ष्मीकनया

नैजं रूपं वोध्यम् । जीव ईग्रश्चाऽस्तिशब्दवाच्यः। तत्र जीवस्त-द्वाच्योऽतः । अथेश्वरं निरूपयति यस्योपसस्येत्यादिना । उपस-स्योपासनया । इति जीवादिति । नित्यछक्ष्मीकत्वविद्युद्धसत्त्वा-विभावित्वरहिताज्ञीवाचद्वानीक्वरो भिन्न इत्यर्थः ॥ ८१ गाम्मा सञ्चाव इति । सञ्छब्दस्य ब्रह्माभिषायित्वं ॐतत्सदिति विशुद्धसत्त्राविभवितया च मया सतो ब्रह्मणो भावो विभूतिः स्वभावश्च तवोक्तः । ज्ञानं चिदंशः । पूर्वस्य सर्वदैकरूप्येणास्तिशब्दवाच्यत्वं सत्यत्वम् । उत्तरस्य प्रतिक्षणपरिणामितया विनाशगर्भत्वान्नास्तिशब्दवाच्य--रवमसत्यत्वं च तवोक्तम् । नन्वस्याचिदंशस्योक्तिः किमर्था तत्राह एतत्तु यदिति । तत्रापि विष्णुत-न्त्रनिरूपणैर्यदेतदचिदंशभूनं भुवनाश्रितं शैलादिधधरादि-गतं तत सम्यक् परमार्थोपयोगितया व्यवहारभूतं न तु शुक्तिरजतादिवन्मृषाभूतमित्यर्थः । देवमनुष्यादिभावः क-मेणैवेति विशद्यति यज्ञः पशुरिति । अचिदशस्य संव्य-वहारभूततामाह यचैतदिति। कर्मवदयो जीवे। नानायोनी-र्वजतीति ज्ञात्वा विरलः सिन्नह जगति तत् कुर्याधेन वासुदेवं विश्वति प्राप्नोति । पुरं प्रविश्वतीत्यत्र पुरप्राप्ति-रवगम्यते । प्रवेशहेतुश्च भक्तिरेव । 'भक्त्या माम-भिजानाती रयादिसमृतिभ्यः ॥ ८२ ॥

निर्देशो ब्रह्मणिखानियः स्मृत इति वानपात् । भावशन्देन निभू-तिः स्वभावश्रोच्यते । भावः सत्तत्यादिमेदिनीकरकोषात् । स्फुटमन्यत् ॥ ८२ ॥ ं यश्विह बाधायां सामानाधिकरण्यमाश्रित्य ब्रह्मैकं निर्विशेषं सत्यं ततोऽन्यत् सर्वमसत्यमिति कल्पयन्ति ।

मायिनो न्याख्यां द्षयति यश्विहेत्यादिना। अयमर्थः-ज्यो-तींषि विष्णुरिति । बाधायां सामानाधिकरण्यादेकमेव ब्रह्मतत्त्व-मिति पतिक्वाय ज्ञानस्वरूपो भगवानिति तस्मिन्नज्ञानेन विजु-म्भितं जगदध्यारोष्य । यदा शुद्धिमति । तदेव दृढीकृत्य वस्त्वस्ति-किमित्यादिभ्यां प्रतीतिकालेपि तस्य मिथ्यात्वमापाद्य तस्मास विज्ञानमिति पतिज्ञातं त्रवैकत्वमुपसंहृत्य विज्ञानमेकमिति क-मैंव मेददृष्टिमुल्जिति विश्वदीकृत्य ज्ञानं विश्वद्धिपिति ब्रह्मस्व-रूपं संशोध्य।सञ्जाव इति। ब्रह्मेत्र परमार्थसर्यं तदन्यत् सर्वे मृ-षाभूतं तस्य सस्यवं च्यावहारिकामिति शास्त्रीयं रहस्यमत एकमे-व चिन्मात्रं ब्रह्म। अझाने त्वनिर्वाह्मं, तेन बैंछाव्यिधरादिजग-त्रत्राध्यस्तमिति पत्यापय्यं यच्नैतार्दित्यनेन ब्रह्माइमित्यद्वैतभा-वनयोपाधिविगमे स्वात्मभूतमेव वासुद्वं ब्रह्म विश्वति । घटनाशे घटाकावा इव महाकाशमिति मतिपादयाते पराशर इति । व्याच-ष्ट्रे केवलाद्वेनी तन्पन्दं, तत्र हेतुः पूर्वापरेति । अत्र हि सुवनकोर्शन स्य विस्तीण स्वरूपं निरूप्य तत्रानिरूपितस्यैव रूपान्तरं सङ्के-पान्निरूप्वते-सङ्क्षेपः श्रूपता पुनः। यदम्बु वैष्णवः कायस्ततो वि-त्र वसुन्धरा । पद्माकारा समुद्भुता पर्वताब्ध्यादिसंखता ॥ ज्योतींषि विष्णुरित्यादिः । अत्र विष्णोः कायभूते ब्रह्माण्डे चिदचिद्भूतौ द्वावंत्री । तत्र चिदंशः सदैकद्भण्यादस्तिशब्दवाव्यः, अचिदंशस्तु परिणामेन नाशगर्भत्वानास्तिश्चन्दवाच्यः परिभाष्यते । चिदंशः

न तच्चतुरस्रं पूत्रापरविरोधादेवं बाधादद्रष्टुरानिरूप्य-रवाच ॥ ५३ ॥

अस्मिन् शास्त्रे श्रीमान् पराशरः पूर्वमीशजीवप्रकृ-तिकालानित्यानवोचत्। तथा हि—'अविकाराय शुद्धाय नित्याय परमात्मने। सदैकरूपरूपाय विष्णवे सर्वेजिष्णवे॥ प्रधानं पुरुषं चापि प्रविश्यात्मेच्छया हरिः। क्षोमयामा-स सम्प्राप्ते सर्गकाले व्ययाव्ययौ ॥ अव्यक्तं कारणं यत्तत् प्रधानमृषिसत्तमैः। प्रोच्यते प्रकृतिः सूक्ष्मा नित्यं सद-सदात्मकम्॥ अनादिर्भगवान् कालो नान्तोस्य द्विज विद्य-

स्याऽचिदंशावेशात् संस्तिविष्ण्वावेशानु विस्नुक्तिरिति पूर्ववर्णिनस्य विशेषो वर्ण्यते नान्यदिति । एवभेव मैत्रेयस्यानुक्तिश्च सन्द्रमञ्जले । विश्वाधारं यथा चैतत्रेळोक्यं समवस्यितम् । परमार्थश्च मे शोक्तो यथा ज्ञानं प्रधानतः ॥ इति । तस्माधास्ययस्यग्वद्रान्थां प्रथक्षय नश्चरत्वसुक्तम् । वस्त्वस्तिकिमित्यादिश्चां तथेव प्रत्ययात् । नास्त्यादिशब्दाश्चासुक्तिवैराग्यायेति तन्वविदः। बाच्यति । कोऽसौ वाष इष्टो जीवश्चेद्रशि कर्नृत्वानुपपत्तिः, तस्य बाध्यत्वेन ताद्यशि कर्भत्वात् । ब्रह्मस्वस्यं चेद्वैशिष्ट्यापत्तिः ॥८३॥ श्रीविष्णुपुराणेस्मिन्निविशेषचिद्वयक्त्यन्वतीव मौद्यादेववाचार्यहृद्यविरोधादिति भावेन प्रकर्णं रचयति अस्मिन्निविश्वयद्यादिना । अविकारायेत्यादीनि प्रथमाश्चवानि । प्रधानमिति । प्रवानमिति । प्यानमिति । प्रवानमिति । प्रवानमित

ते। अन्युष्टिकास्ततस्त्वेते सर्गस्थित्यन्तसंयमा' इति । न चैषां भावनयैव नाशः नित्यत्वन्याकोपात् ॥ ८ ७ ॥

भेदश्रैषामिह समन्यस्यते—'प्रधानपुरुषव्यक्तकालानां परमं हि यत। परयन्ति सूरयः शुद्धं तहिष्णोः परमं पदम्।। विष्णोः स्वरूपात् परतो हि तेऽन्ये रूपं प्रधानं पुरुषश्च विप्र । तस्यैव तेन्येन धृते वियुक्ते रूपेण यत्तद् हिज ! कालमंज्ञम् ॥ न सन्ति यत्र सर्वेशे नामजात्या-दिकल्पनाः । सत्तामात्रात्मके ज्ञेये ज्ञानात्मन्यात्मनः भरे ॥ स ब्रह्म तत्परं धाम परमात्मा स चेश्वरः । स विष्णुः सर्वमेवेदं यतो नावर्तते यतिः ॥ प्रकृतियां मया ख्याता व्यक्ताव्यक्तस्वरूपिणी । पुरुषश्चाप्युमा-वेतौ लीयेते परमात्मनी'त्यादिभिः ॥ ८५ ॥

एतेनैव परत भरतरहगणसंवादोपि व्याख्यातः।

विरहान्नित्यो जीवः । अनादिरिति। आद्यन्तविरहान्नित्यः काळः ८४॥ प्रधानेति । परमं श्रेष्ठं तेभ्योऽत्यन्तभिन्नामित्यर्थः । विष्णोरिति । इहान्यशब्दौ भेदार्थकौ व्यक्तमुक्तौ । न सन्तीति वस्तुमृता नामजा-तिळीळात्र न सन्तीत्यर्थः । आत्मनो जीवात्परे भिन्ने । एषु प्रधाने-त्यादिद्वयं प्रथमेंशे, न सन्तीत्यादित्रयं तु पर्षेशे वोध्यम् ॥ ८५ ॥

अथ द्वितीयांग्रस्थं भरतरहगणसंवादं सङ्गपयति-एतेनैवेति। नास्त्यसत्यभव्दाभ्यां परिणामिनः प्रतिपादनेनेश्वरादीनां च-तुर्णा नित्यत्वप्रतिपादनेन शास्त्रिस्मस्तेषां भेदाभ्यासेन चेत्यर्थः। तत्र हि ब्रह्मजीवयोरभेदोऽपरमार्थः । शुद्धब्रह्मानुभवस्तु परमार्थः स्फुटमुक्तः । यस्त्वुमुनिदाघसंवादस्तेन स्वोन क्तार्थपोषायोदाहृतः सोऽपि व्याख्यातः । तत्र हि क्षुघादिशून्यं जीवस्य शुद्धं स्वरूपं तस्य व्यापीशतन्त्रत्वं तत्र तत्र निवा-

ञ्याख्यात इति । भेदपरतया परे शक्तिपरतया च नीत इत्यर्थः। षुतदेवाह तत्र हीत्यादिना । परमात्मात्मनोर्थोगः परमार्थ इती व्यते। मिथौ तदन्यद्रव्यं हि नैत्यन्यद्रव्यतां यत इति वत्रैव भरतोक्तिः। एतदक्तं भवति यो भवान् यश्चिमित्तं वेत्यादि रहगणेन राह्ना पु-ष्टो भरतोऽहमर्थोप्यात्मा स्वातन्त्र्याभिमानं नाईतीत्युपदिश्वति । अय श्रेयस्तेन पृष्टो धनपुत्रादीनि परापरात्मैक्यपर्य्यन्तानि श्रे-यांस्यभिधाय तेषामपारमार्थ्यमुपपाद्य गुद्धब्रह्मानुभवस्य पारमा-र्थ्यमाइ-तस्माच्छ्रेयांस्यशेषाणि तृपैतानि न संश्रयः । परमार्थस्तु भूपाल संक्षेपाच्छ्रयतां मम ॥ एको व्यापी समः शुद्धो निर्मुणः म-कुतेः परः । जन्मद्यद्यादिराहित आत्मा सर्वेगतोऽन्ययः॥ परज्ञान-मयोऽसद्भिनीमजात्यादिभिविधः। न योगवात्र युक्तोऽभूत्रैव पा-र्थिव योक्ष्यति॥तस्यात्मपरदेहेषु सतोष्येकमयं हि यत्। विज्ञानं प-रमार्थोसौ द्वैतिनोऽतथ्यदार्श्चिनः॥वेणुरन्ध्रविभेदेन भेदः पद्दजादि-संज्ञितः । अभेदच्यापिनो वायोस्तथा तस्य महात्मनः ॥एकत्वं रू-वभद्श बाह्यक्रमपटिक्तजः।देवादिभेदमध्यास्ते नास्त्येवावरणो हि सः इति।एषापर्थः-एकः स्वतन्त्रः न्यापी बहिरन्तश्च न्यापकः आत्मा चित्सुखवपुः । जीवज्ञानादपि यत्परं ज्ञानं तन्मयः असद्धिर्नामाः दिभिर्नेत्युक्तेः सङ्ग्रिस्तैः स्वरूपसिद्धैकाछिकयोगवानिस्पर्यः।

सगत्यागत्यादित्वं चेति व्यापकाद्वैतमेव निरूप्यते। न त्व-न्यत्। उपसंहारोप्येवमेव नेयः। विष्णौ नानात्वदृष्टेर्निषे-धस्त्वत्राधिकः॥ ८६॥

एवमुत्तरत्र केशिध्वजखाण्डिक्यसंवादेष्यात्मभावादि-

तस्येदशस्यात्मपरदेहेषु रवेरिव पृथक् रसतोष्येकमपमैक्यमघानं य-द्विज्ञानमनुभूतिरसावव परमार्थः । य तु द्वैतिनस्तत्तदेहोपाधिदृष्ट्या तस्यापि भेदं मन्यन्ते तेऽतथ्यद्शिनः । बहुधावभातस्याभेदं दृष्टान्तेन साध्यति वेण्विति । सर्वेषु रन्ध्रेषु निःसरतो वायाय्यैकत्वं तथा तस्य महात्मनस्तन्त्वभित्यनुषङ्गः क्यभेदादेव । मानवादिदेह-विशेषम्तु वाद्यस्य वहिष्ठीसस्य जीवस्य कर्मभद्दत्तितो जातः । स परात्मा तु देवादिभेदमन्तर्याभित्वेनाधिष्ठायास्त तत्तदुपाधिकेषा-भावावरणो निरावरण इत्यर्थः । इह स्वतन्त्रो न्यापी चित्सुखन्यपुरीन्वरः । जीवस्य त्रमार्थं इति निष्कर्षः ॥ ८६ ॥

ऋसुनिदाधसंवादेपि केवळाद्वैतशङ्कां परिहरकाह यस्तिति । इत्युक्ते मौतिनं सूर्याश्चन्तयानं महीपतिम् । मत्युवाचाय विमोऽसा-बद्दैतान्तर्भतां कथाम् ॥ ऋसुनीपाभवत् पुत्रो ब्रह्मणः परमेष्टिनः । तस्य शिष्यो निदाघोऽभृत् युलस्त्यतमयः पुरा ॥ मादादः वेषं विज्ञानं स तस्य परया मुदा । अवाप्ततत्त्वज्ञानस्य न तस्या-द्वैतवासनाम् ॥ स ऋसुस्तर्कयामास निदाघस्य नरेश्वरेति । जीन् वेश्वरयोः स्वरूपतो गुणतश्च ज्ञानमस्यास्ति किन्त्विक्रिस्ं व्याप्यस्यादिना जीवस्येश्वरानितरेकमसौ न वेदेत्यदैतवासनां न

## शब्दान्तिर्गुणिचिदैक्याशा न कार्या, तत्र ध्येयध्यातृभावेन

तर्कयामासत्यर्थः । अय दिन्याब्दसहस्रान्ते स्वग्रहागतं तम्भुं भो-जयित्वा तृष्यादि निवासादि च निदाघः पृच्छति । अपि ते प-रमा तुष्टिरुत्पन्ना तुष्टिरेव वा। अपि ते मानसं स्वस्थमाहारेण कु-तं द्विज ।। क निवासो भगवान् विम क वा गन्तुं समुद्यतः । आ-गम्यते च भवता यतस्तच्च द्विजोच्यतामिति। ऋग्रुस्तु श्रुधादिकं प्राणानामेव न त्वात्मनो धर्मः स तु स्वतस्तृप्त इति शुद्धजीवस्वद्धप-निरूपणेन तृष्त्यादिनश्चान्निराच्छे। क्षुचस्य मुक्तेऽन्ने तृप्तिन्नीह्मण-स्य न जायते॥न मे श्रुदभजनृप्तिं कस्पाद्वाह्मण पुच्छसीत्यादिभिः। अथ निवासादिमश्राध निरस्यति । क निवासस्तवेत्युक्तं क गन्ता-सि च यस्त्रया । कुतश्चागम्यते तत्र तृतीयेपि निबोध मे ॥ आत्मा सर्वेगतो व्यापी आकाशवद्यं यतः। कुतः कुत्र कःगन्तासीत्येतदः स्यार्थवत् कथम्॥ सोऽइं न गन्ता नागन्ता नैकदेश्यनिकेतनः।न चा-न्ये च न च त्वं च नान्येन्ये नाहमप्यहमिति । आत्मा चित्सुखवपु-बोसुदेव: सर्वगतो व्यापीत्यनतर्वेहिश्च व्याप्य हिथत:। आकाशव-विति । तथापि व्याप्यसंसर्गजो दोवस्तस्य न भवति । तथा च परतन्त्रस्य व्याप्यस्य मम् परेशानतिरेकात् कुतः कुत्र क गन्ता-सीति मद्देश्यकः पृथक् प्रशोऽनर्थक इति। एतद्विद्वणोति सोहमिति तद्याध्यत्वातु स एवाइं तदातिरिक्तो नाइमित्यर्थः। नन्वेकोइमेका-ह्याः किन्त्वन्ये च सर्वेपीत्यर्थः। नतु पम चान्येषां च तव व कर्पम स्वातन्त्रयतदभिमानयोः मतीतेः कथं मत्यक्षविरुद्धमुच्यते तन्नाह न च त्विमिति। यस्त्वं तेषु स्वतन्त्रः मतीयसे सत्वं तथा न भवसि । ये चान्ये स्वतन्त्राः मतीयन्ते तेन्ये तथा न सवन्ति।

प्राप्यप्रापकभावेन च हैतस्य स्फुटत्वात् ॥ ८७ ॥

यश्चाहं त्वया स्वतन्त्रः प्रतीये ताहशो नाहं, किं तु सर्वे वयमी-इबरेण व्याप्यास्ततो नार्थान्तराणि भवामः । सर्वव्यवहारगोचरः स एवैको निरूपणीय इति च्यापकाद्वैतभावनां धारयेति । अयं भावः -जीवानां गमनादीनि विद्यमानान्यपितद्याप्यत्वात्तदीयाः न्येव यथा राजगपनाद्यशीनानि सेनागमनादीनि राजकीयानी-त्युच्यन्ते तद्वत्। यद्यपि वासुदेवस्य विभुत्वाह्मनादीनि न सम्भ-वेयुस्तयाप्यविचिन्त्यशक्या तानि भवन्तीति तदीयैस्तैर्जेवानि तान्येकीकृतानीति । एवेमेवोपसंहरति-एवमेकिमदं वहान्नभेदि सकळं जांगत् । वासुदेवाभिषेयस्य स्वरूपं परमात्मन इति । स्वरूपः मिति।तद्याप्यत्वादिनेति बोध्यम्। उपसंहारोपीति । ऋभुनिदाघसं-बादेन स्वोक्तं प्रपोष्य भरतो रहगणमाह-तथा त्वमवि धर्मज्ञीतुः ल्यात्मरिपुवान्धवः । भवसर्वगतं जानन्नात्मानमवनीपते ॥ सितनी-लादिभेदेनः यथैकं दृश्यते नभः । अन्तर्देष्टिभिरात्मापि तथैकः स पृथक् पृथक् ॥ एकः समस्तं यदिहास्ति किञ्चित्तदच्युतो नास्ति प्ररं ततोऽन्यत्। सोहं सःचात्वं स च सर्वमेतदात्मस्वरूपं त्यज बेदमोहमिति। एवमर्थः-आत्मानं वासुदेवाच्युतशब्दितं परेवाम्। स चात्मैक एवं। तत्र सच्वादिगुणकार्यादेव मनुष्यादिभावप्रती-त्या भेदं बुद्धि भीनितरेव । यथैंकस्मित्रभसि सितनीलादिसुदिर-धर्मारोपणेन वैदिध्यबुद्धिरवैदुषी । सः तु चित्सुखवपुरित्यर्थः । एकः सोऽच्युतः समस्तं तद्याप्यत्वादिनाः सर्वे ततो नातिरिक्तः मित्यर्थः । भेद्गोहं स्वातन्त्र्याभिमानरूपं मौद्ध्यं त्यजेति न्यापका-हैतभावनोपदिष्टा ।। ८७:॥ ५२ सन्तर र स्वार में । अन्य प

यत्पुनरक्तमथं योऽन्यामित्यादिभिभेंदग्राहिणो नि-न्दनाद्भयशंसनाच न भेदे शास्त्रतात्पर्यमिति । नैतत सु-पेशलं, भेदे तत्तात्पर्यस्य प्रागुक्तेः । अथेलत्र हि स-क्रामसेवकत्वात कर्मजडो निन्द्यते न तु स्वस्मादस्यधि-कत्वेन स्वामिनो भेदं विद्याविष्कामतद्भकोऽपि तस्य,

खाण्डिक्यकेशिध्वजमसङ्गेषि केचित् केवलाद्वैतमुद्गिरन्ति तिनरस्यति उत्तरत्रेत्यादिना । पर्छेऽशे कथास्ति । आत्मभावं नयत्येनं तद्रह्मध्यायिनं मुने । विकार्यमात्मनः शास्त्रा छोहमाक-र्षको यथा। आत्मनः स्वस्य भावं स्वभावपात्मनि स्वस्मिन भावं विद्यमानतां वेत्वर्थः। न त्वात्मैक्यम् । न ह्याकर्षकस्वक्रपतापात्तरा-क्रुष्पमाणस्य दृश्यते । विज्ञानं पापकं प्राप्यं परे ब्रह्मणि पार्थिव । प्रापणीयस्त्रथैवात्मा प्रक्षीणाश्चेषभावनः । क्षेत्रज्ञः करणी ज्ञानं करणं तस्य वै द्विज । निष्पाद्यं सुक्तिकार्य्यं वै क्रुतकुसो निवर्तत इत्युत्तरवाक्याच । परमात्मध्यानाज्जीवस्तद्वत्मश्रीणाशेषभावनः । ब्रह्मभावता कर्मभावनोभयभावना चेति भावनात्रयेण शुन्यः मापणीयो भवतीति माप्यमापकमावेनात्र भेदोऽवश्यं बाच्यः। तद्भावभावमापन्नो यदाऽसौ परमात्मना । भवत्यभेदी भेदश्च तस्याज्ञानकृतो भवेत् । विभेदजनकेऽज्ञान नाशमात्यन्तिकं गते । आत्मनी ब्रह्मणोभदमसन्तं कः करिष्यतीति। तस्य ब्रह्मणो भावः स्बभावादिनी तु तदैक्यं द्वितीयभावत्रव्दासङ्गतेर्विज्ञानं पापंक्रमिन त्याद्यनन्तरपूर्वीक्तविरोधादाकर्षकदृष्टान्तविरोधाच । ब्रह्मस्वभावः खळ मक्षीणादोषभावनत्वकपस्तेनः इयातेन भावं परिशक्ति वात जुष्टमित्यादिना स्तुतत्वात । यदेवेहेति । ब्रह्मब्युहेषु भेदद-र्शिनो यदा ह्येवेति । ब्रह्मनिष्ठाविच्छेदकर्तुश्च संस्रतिभ-यमुक्तम् ॥ ८८ ॥

एतेन त्वं वा इत्यादिकमपि व्याख्यातम्। उपासका-नामित्यादौ च न निर्विशेषत्वं श्रद्धेयं, उत्तरताऽऽत्ममूर्तये

इत्यर्थः। तदायमभेदी भवति कर्मक्षाज्ञानमुळदेवादिदेहकृतविजा-तीयभेदसून्यो भवतीसर्थः। एतद्विष्टणोति विभेदेति। देवादिदेहः कृत्विजातीयभेदजनके कर्मक्षाज्ञाने ब्रह्मस्वभावध्यानेनात्यन्तिकं नार्श्वा गते सति हेत्वभावादसन्तं ब्रह्मणः सकाशादात्मनो जीवस्य तदभेदं कः करिष्यति न कोर्पात्यर्थः। सजातीयो भेदस्तु तदाय्यस्तीति॥ ८८॥

प्वं श्रीविष्णुपुराणे श्रङ्कां निर्धूयाऽविशिष्टाः काश्चि-च्छङ्का निर्धुनोति पदित्यादिना । अय योन्यापित्यादिवाक्यात् पूर्व तद्वे तत् पश्यन्तृषिवामदेवः मितपेदे अहं मनुरभवं सूर्यश्चेत्य-हमिति स्वष्टचिहेतुं ब्रह्म विष्ट्रय तदायत्तवित्तक्तत्वादिना मन्वा-दिमधानं जगत्तदात्मकसुषदिश्य तद्व द्धिस्यय्यीय तादशङ्कानवि-धुरः कर्मजडो विनिन्यतेऽयेति । यो हि देवतामन्यां स्वमृष्टस्यहेतुं स्वाच्यापिकां कर्माङ्गमात्रतयोषकारिणीं मत्वोपास्ते न स वेद्द नासौ तत्त्ववित् । यथा पश्चरिति । छै।किकः पश्चर्यथा छोकादुषा-त्रजीवनस्तस्य परिषेट्य नित्यं हित्यति, तथा देवोपकृती देव-पृत्य इति तस्य पुरुषार्थिषणाविष्दाः देवाः खळ तिन्निष्ठाः ब्रह्मानन्दैकविग्रह इति सविशेषत्वश्रवणात् । वैदाहमि-त्यादा वादित्यवर्णं तमसः परस्ता दिति श्रुतेश्च । तस्मात् प्राकृतरूपमादाय तत्सङ्गमनीयम् ॥ ८९ ॥

यतु भेद आविद्यको मोक्षे तदभावादित्युच्यते तद्रभत्ताभिधानं-'निरञ्जनः परमं साम्यमुपैती'त्यादिवाक्यै-

भिक्ताङ्किणस्तज्ज्ञानं पतिव+तीति तत्रैव विश्वतम्। ब्रह्म तु स्वयमनन्तानन्दपूर्णतया परिनिःस्पृढं सर्वेष्ठद्वस्वाश्चिर्देतुकोषकारि स्वज्ञानस्वरूपयोरूपळम्मकम्। तद्धक्तश्च तद्धस्त्रेव पूर्णस्तदेवेच्छति,न तु ततः
किञ्चिद्वन्यदिति स्तुतियोग्यत्वम्। सकामसेवकत्वादित्यत्र तत्पुरूषः
कर्मधारयश्च समासः। एवं निष्कामतदिद्यत्र च यद्देवहेत्यत्र ब्रह्माविभावेषु जीवेष्विव मतीतो भेदः मत्यारूपायते, न तु ब्रह्मजीवयोभेदेषि तस्य तात्पर्य्यळिङ्गेदीकीतत्वात् । यदा क्षेवत्यत्रान्तरकाव्देन ब्रह्मनिष्ठा या विच्युतिरूचयते सा ख्य्येतद्वनन्तरवावये
मतिष्ठाक्यदेनोक्ता । तस्मात् सर्वोत्मना राजन्त मगवान् हरिरीत्यरः ।
श्रोतव्यः कीर्तितव्यश्च स्मर्तव्यश्चेच्छताभयमित्यत्राजस्तं तिष्ठष्ठताऽभयहेतुरूपदिक्यते । तद्विच्छेदे तु संस्रतिभयमस्तीत्युक्तं श्रीश्चकिन्।। ८९ ॥

प्तेनेति। यो यहुत्तिहेतुर्येद्व्यापी च ततस्तद्वर्तिनस्तद्याप्या-श्च नाम्य इति प्राणसंवादादिभिः मतिपादनेनेत्यर्थः। श्रीरामता-प्रनीयं वाक्यं समादधाति उपासकानामिति। सविशोषेति। सूर्त्त-स्वोक्तेरित्यर्थः। वेदादिमिति। पुरुषसूक्तेपि ब्रह्मणो रूपवश्च मस्कुः स्तत्र तस्योदाहतत्वातः । 'कमेक्षये याति स तस्वतोन्यः' 'सोऽदनुते सर्वान् कामा'नित्यादिवाक्याच । तस्मारपारमा-र्थिको जीवेदाभेदः ॥ ९०॥

अत एव स्मरिनत—'यथेश्वरस्य जीवस्य सत्यो भेदो विनिश्चयात्। एवमेव हि मे वाचं सत्या कर्तुमि-हाईसि॥ यथेश्वरश्च जीवश्च सत्यभेदौ परस्परम्। तेन स-त्येन मां देवास्त्रायन्तु सह केशव' इति॥ ९१॥

इति सिद्धान्तरत्नाख्ये भाष्यपीठके विधान्तरेण केवळाद्रैतनिरासः षष्टः पादः ॥ ६ ॥

टम् । तस्मादिति । पाक्ततं विराड्रूपमित्यर्थः । तदित्युपासका-नामिति वाक्यम् ॥ ९० ॥

मोक्षकालिकभेदवाक्यानि प्रागुक्तानि श्रुह्वापि विन्मान्न-क्यवादी वा धैर्यमालम्ब्य मत्यवतिष्ठते यक्षिति । मोक्षे तदिति । मोक्षकालिकभेदावेदकवाक्याभावादित्यर्थः। कर्मेति । क्षेताब्वतरा-णो वाक्यम् । स जीवः कर्मक्षये सति ब्रह्म याति। कीद्दश्च इत्याद्द तक्षतीन्यस्तदापि वस्तुतो ब्रह्मभिन्न इत्यर्थः। वाचनिकं भेदस्य सत्यक्षग्चदाहरति यथेति ॥ ९१ ॥

इति श्रीगोविन्दभाष्यपीठकटिष्पण्यां पष्टास्त्रिविकम-पादो व्याख्यातः ॥ ६ ॥

## सप्तमः पादः।

अत्राहु:—'एकमेवाहितीयं' 'सत्यं ज्ञानमनन्त'मिस्यादिषु शक्त्यादिविशेषाप्रतीतेः सजातीयादिभेदत्रयशून्यं
ज्ञानमेव परं तत्त्वमिति प्रतीयते । तस्य च तहींवैकादिपदलक्येन भेदत्रयाभावेनानन्तत्वं सत्यत्वं चोपपयेत यदि ज्ञानमित्येतद्भावसाधनं भवेत । इतरथा कारकसाधने ज्ञातृज्ञेयतत्साधनैः प्रविभागे सान्तत्वमेव
स्यात । तथा कर्तृसाधने ज्ञानस्य कर्तृतया विक्रियमाणस्य करणसाधनतेव वास्यादिवज्ञडतया प्रातिपन्नस्यासस्यत्वं च स्यात । तस्मान्नावसाधनमेव तत । तथा च

पूर्वपादेन मायिनः सिद्धान्तो निरस्तः । अथ तस्य क्रुटिछाः काश्चन युक्तीरुछेत्तं नन्दकपादोऽवमारभ्यते।स एवसुद्धिरति। एक-मिसादिवानपादलण्डं ज्ञानमात्रं ब्रह्म अतिबुध्यते । ज्ञानमिति । भावाधिकत्युद्भरययात् । स्वक्षपपरत्वादिदं वानयं बछवत् । यः सर्वज्ञ इत्यादिवानयं तु गुणपरत्वाद् दुर्छभमिति स्वक्षपपरेण ब-छवता वानयेन परतत्वं ज्ञानमात्रं ग्रहीतच्यमित्येतदनुवदत्येक-मेवेत्यादिना। शक्तयादीत्यादिपदिवद् गुणछीछे ग्राह्मे । सान्तत्वं सुद्धाण्डत्वम् । इतरया कारकेति । जानातीति क्षायते इदमतेन सेति

THE TANK OF THE PARTY.

संविदनुभूतिज्ञतिपर्यायं ज्ञानं नाम तत्त्वं निर्विशेष-मेव। तदन्यत सर्वं मिथ्याभूतमेव। 'नेह नानास्ति किञ्चने'-त्यादेः। ज्ञानस्वरूपो भगवान्। यतोऽसावशेषमूर्तिने तु व-स्तुभूत इत्यादेश्वीति चेत् ॥ १ ॥

नैतत् पटुतरं, भावरूपस्यापि तस्य तस्वस्य गले गृहीतन्यायेन शक्तिस्तावदवश्यमङ्गीकरणीया जग-दादिकार्यदर्शनान्यथानुपपस्यातस्या अवश्यम्भावात् । न चार्थापत्तिमात्रं तत्रं मानं, 'य एको वर्णो बहुधा शक्ति-योगा'दित्यादिश्चितिस्मृतिस्यः । नन्वस्तु शक्तिः किंतु कल्पितत्वान्मिथ्येव सेति चेन्मैवं श्चमितव्यम् । 'परास्य श-

निराकरोति नैतदिति । भावक्तपस्येति । क्वापाचोभीवे ल्यु-टि सिद्धस्य मकाश्र छलपस्यार्थस्यत्यथः। जगदादीति। दिवाऽसु-झानस्य यथा पीनत्वमनुषपकं सत् स्वोपपत्तये तस्य रात्रिभोः जनं कल्पयसेवं जगदादिकार्यं दृश्यमानं ब्रह्मणः शक्ति वि-नाऽनुषपकं सत् स्वोपपत्तये तस्य शक्तिं कल्पयतीति दिवा ऽसु- कि'रित्यादिना 'शक्तयः सर्वभावाना'मिरयादिना च तस्याः स्वामाविकत्वोक्तः करपकानिरूपणाच । नाप्युक्तयुक्तया सान्तत्वं 'यच किञ्च जगत् सर्व'मित्यादौ बहिरन्तश्च न्या-सिश्चतेः। 'तिलेषु तैलं दिधनीव सिपं'रिति सर्वकर्मिकां तां प्रस्यायितुं दृष्टान्तः । न च कत्रीदिसाधने सित विका-राचापत्त्या तस्यासत्यत्वप्रसङ्गः ज्ञानरूपस्यैव तस्यात-क्यस्वरूपशक्त्या कर्त्तर्वादि भजमानस्यापि स्वरूपसाम-ध्यमप्रच्युतं चकास्तीति श्चितिसिद्धत्वात् ॥ २ ॥

ननु ज्ञातृत्वं नाम ज्ञानिकयाकर्तृत्वं तच विकार-रूपं जडमसरयमेव,अहं विज्ञातेत्यमहर्थाभेदेन प्रतीते॥ अ-

खानस्य रात्रिभोजनिषक जगदादिहेतोत्रीहाणः बक्तिगैछे निषततीत्यर्थः। करपकोति। वहाणि बक्तेः करपको वक्तव्यः। ब्रह्म चेद्वैशिष्ट्रयापत्तिः। जीवोऽथवा माया चेदारमाश्रयतापित्तिरिति। नाप्युक्तयुक्त्येति। ब्रानस्य कर्तृकर्मकरणसाधनैः मिनभाग इत्यन्येत्यर्थः। मिनभागः परिज्ञिन्नत्वम् । तिलेष्विति व्वेताव्यतराः। तां
व्याप्तिम्। न चेति। कर्तृसाधने विकारः करणमाधने जहतेति युक्त्या
सत्यत्वं मिध्यात्वं च स्यादिति नेत्यर्थः। श्रुतिसिद्धत्वादिति। स
विश्वक्रद्वित्रवक्रदात्मयोनिनिष्कलं निष्किपं बान्तं निरवयं निरक्षनामिन्याया श्रुतिविद्यकर्त्वत्रीद्वाणो निर्विकारत्वं दर्शयति हि ॥२॥
अत्र बङ्गते—बातृत्वं जहमेव, अहं जानामीति जहाहङ्काराभेदेन मतीतेः। अहङ्कारस्तु जह एव, महत्त्ववादानकत्वात । अत्रो

हमधेरत्वनारमेव स्थूलोऽहमित्यादिदेहाभेदेन प्रत्ययात तं विनापि सुषुप्त्यादावात्मानुभवदर्शनाच।तस्मादहङ्कारादे-हवच्च विज्ञातृत्वमात्मानि शुद्धेऽध्यस्तामिति चत्,मन्दसे-तः । ज्ञानगुणाश्रयत्वमेत्र ज्ञातृत्वं, ज्ञानं तु निल्ल-स्यास्यीत्पत्तिकधर्मत्वाज्ञित्यम् । श्रुतिश्च 'परास्य श-कि'रिलाचा 'अविनाशी वा अरे अयमात्मानुन्छि-त्तिधर्मे'त्याचा च। ज्ञानरूपस्य ज्ञानाश्रयत्वं तु प्रकाश-रूपस्य रवेः प्रकाशकत्ववदविरुद्धमिति भावसाधनता-

नात्मत्वं तस्यासन्देहम्।तन्वं युक्तवन्तरं चाह तं विनेति। अहङ्कारं विनापि सुपुतावात्मानुभवः। सन्ने यदिन्द्रियगणेहमिव मसुप्ते कूटस्य आश्चयम्ते तदनुस्मृतिने इति वचनात्। अहङ्कारस्यात्मत्वे तदा तद्दिनाभावानुपपिचः। निगमयति तस्मादिति। निराकरोति मन्द्रिमिते। ज्ञानेति। न ससु मनःसंयोगेनात्मा ज्ञानं जनयतिति ज्ञानं क्रियाकर्तृत्वं ज्ञानृत्वं किं तु ज्ञानगुणाश्चयत्वमेव तदिति मनस्तु तद्भिव्यञ्जकमस्तु । ननु ज्ञानं जन्यं कुतो नाऽङ्गीकिन्यते तत्राह ज्ञान तु नित्रस्यते। परास्मानो ज्ञानं नित्रस्यक्षर्यते। अविनाशीति तु जीवात्मनः। अस्यार्थः अरे मंत्रेषि अन्यमात्मा जीवः स्वरूपतोऽविनाशी भवति। गुणतश्च यथेत्याह अन्विति। न चानुष्ण्यित्वे धर्मोस्येति समासादिवन्।श्चितत्वस्यक्षः, पुनहक्तिप्रसङ्गात्। ज्ञानस्यस्थेति। सत्तात्यादौ स्वादीनां स्वरूपतोश्चरस्यक्षः, पुनहक्तिप्रसङ्गात्। ज्ञानस्यस्थेति। सत्तात्वादौ स्वादीनां स्वरूपतोश्चरस्य ज्ञानस्य ज्ञानस्य ज्ञानश्चरस्य विद्याप् । एवं चेति। वि

पि न विरुध्यते । एवं च 'विज्ञातारमरे केन विज्ञानीया'-दित्यादिश्रुत्यविरोधः । तस्माज्ज्ञानादिशक्तिमदेव ब्रह्म न त्वनुभूतिसंवित्पर्यायज्ञानमातम् ॥ ३ ॥

अनुभूतित्वं नाम वर्तमानदशायां स्वसत्त्रयेव स्वा-श्रयं प्रकाशमानत्वन्तर्येव स्वविषयसाधनं वा मवतु । तत्रोभयत्र तन्मात्रवादिनः शक्तिमस्वप्रसङ्गः । विषयप्र-काशनत्वेनैव तस्याः स्वयम्प्रकाशत्वं त्वया साधितम् । तस्वस्वभावाविरहे तस्वासिद्धेरनुभवान्तरागोचरत्वाच तु-च्छतेव स्यात् ॥ ४ ॥

इ।तारमीशम्। आदिशब्दाण्डानज्ञातृत्ववीषकं कर्ता बोद्धा वि-ज्ञानात्मा पुरुष इति वाक्यं प्राह्मम् ॥ ३॥

केवलाहै तिमतेनाप्यतुभूतिस्वस्पस्य ब्रह्मणः सधर्मकत्वं ग्रा-हयति अनुभृतित्वमिति । स्वाश्रयमनुभवितारं प्रति । तयेवेति । स्व-सत्तपेव घटादिमकाश्रकत्वं नेत्यथः । उभयमदक्षिणद्वये तन्माव-वादिनः केवलानुभूतिमानिनः । शक्तिमन्वति । स्वसत्तया स्वाश्रयं प्रति प्रकाशमानता स्वविषयमकाशता वा तत्र शक्तिरागतेत्वर्यः। व चेदं त्वया शक्यमपळापितुमित्याह विषयेति । तस्या अनुभृतेः। स्वया केवलानुभूतिवादिना । तन्वति । अनुभूतेविषयमकाशक-स्वस्वभावविरहे सति स्वयकाशकत्वासिद्धेरित्यर्थः । तुच्लतेव ज- ननु बोधस्वरूपायास्तस्या न कोपि बोध्यो धर्म इति चेत्। न, त्वयैव निस्यत्वस्वयम्प्रकाशस्वादिधर्माणां प्र-माणसिद्धानां स्वीकृतत्वात्। न च तेषामनिस्यत्वजङ्खा-धभावतात्पर्यादिष्टसिद्धिः, तथाभूतैरपि चैतन्यधर्मेरि-प्रव्याघातात्। तस्यां स्वरूपातिरेकेण नानिस्यत्वादिप्रस्मनी-करविमस्यभावरूपस्य धर्मस्यानङ्गीकारे तत्त्वन्निषेधोक्सा किमपि नोक्तं स्यात्॥ ५०॥

किन्न सा सिद्ध्यति न वा । आचे सधर्मकता तस्याः प्राप्ता । अन्त्ये खपुष्पादिवत्तुच्छतापत्तिः । सिद्धि-

निवति । तस्याः स्वाश्रयं प्रति प्रकाशमानत्वविषयपकाश्रात्वं कश्चिद् बोध्यो घर्मो नास्ति, निर्धिमैका सेत्यथः। प्रमाणासिद्धानामिति । नित्यो नित्यानां सत्यं ज्ञानमनन्तिमत्यादीनि प्रमाणानि प्रोच्य साधितानामित्यथः। न च तेषामिति । अत्याद्यन्तिः शद्वार्थ इति मतेन नित्यत्वादिधर्माणामनित्यत्वाद्यभावकपत्वाद्वुसृतिमात्रमिष्टं सिद्धमित्यर्थः। तथासृतरभावात्मक्षेः । तस्यामिति । अनित्यत्वादिनिषेधेश्चेदनित्यत्वाद्यभावो नानीयते तिईं तदक्तिव्यर्थेत्यर्थः ॥ ५ ॥

अथानुभृतेविधान्तरेण सधभैकत्वं साध्यति कि चेति।
सद्वादिनं पृच्छति सेति। साऽनुभृतिः। सिद्धाति सिद्धिं विन्दतीस्यर्थः। आये सधभैकतेति। सिद्धिस्वादिति भावः। अन्त्ये सापुष्पेति। स्वरूपभावादेवेति भावः। तद्वादी पुनः प्रस्यविद्धते

रेव सेति चेत कस्य कं प्रतीति वाच्यम्। यदि कस्यचित क-श्चित्प्राते सा तर्हि न सिन्धिः। सिन्धिहि पुत्रत्वमिव कस्यचित् कश्चित्प्रति भवति । अनुभूतेरिति चेत्, तर्धनुभूतिसिन्ध्यो-भैंदावगतेः सा तस्याः शक्तिरेवेत्यवसीयते, न तु स्वरू-प्रमात्रम् । तदेवमागतं ज्ञानमात्रस्वरूपेऽपि स्वाभाविकज्ञा-तृत्वनित्यत्वादिधमैकत्वात् ॥ ६ ॥

यत्तु स्थूलोहिमिति देहाभेदेन प्रतीतेः सुषुती तिह्ररिहतासमप्रितिपादनाच देहवदहमर्थस्यानासमकत्वमुक्तं तन्न, तस्यैव शुद्धारमत्वातः । तथाहि न तावदहमर्थोऽसौ युष्मत्प्रस्ययगोचरो जडो भवितुमईति असमत्प्रत्ययगो-

सिद्धिरेवेति। सानुभृतिः सिद्धिरेव स्वयं, न तु त्वयापि सिद्धेः सिद्धिः शक्या वक्तुमनवस्थाप्रसङ्गादिति भावः। तं प्रति पृच्छिति कस्य कं प्रतीति। सानुभृतिः कस्य वस्तुनः सिद्धिः कं कामुकं प्रति सिद्धिः ति त्वया वक्तव्यमित्यर्थः। तद्वादिना वक्तव्यं स्वयं प्रकट्यंस्तस्याः सिद्धित्वं निराकरोति यदि नेत्यादिना। न सत्वनुभृतिः कस्यचिद्वस्तुनः सिद्धिर्नं वा कश्चित् कामुकं प्रति सा सिद्धिरित्यर्थः॥ ६ ॥

पूर्वोक्तां शङ्कामपाकरोति यश्वित । तद्विरद्विते । अहङ्कार-श्रून्यात्मनिर्णयादित्यर्थः । तथैवेत्यद्दमर्थस्य । न तावदिति । आत्मातः स्पदर्थः, अनात्मा युष्मदर्थे इति केवस्त्रद्वितनां परिभाषा बोध्याग चरत्वात् स्वस्मै प्रकाशमानत्वाच्च । यः खलु स्व-स्मै प्रकाशते स त्वहमित्येव प्रकाशते । यस्त्वहमिति न प्रकाशते नासौ स्वस्मै प्रकाशते यथा घटादिः । तस्मात् स्वं प्रति स्वसत्त्येव सिद्धान्न जडोऽहमर्थ एवात्मा। यो ह्याहं जानामीति प्रतीतिसिद्धं ज्ञातारं युष्मदर्थं ब्रूयात्तस्य तुप्र-सूर्मे वन्ध्येति व्याहतार्थो व्याहारः । अस्यैवाहमर्थस्य ज्ञा-तुः केवळं ज्ञानं सुखं चावमासते । अहं जानाम्यहं सुखीति ज्ञानस्वरूपस्यापि तस्य ज्ञातृत्वं प्रकाशवस्तुनः सूर्योदेः प्रकाशकत्ववद्विरुद्धमित्यस्यधायि प्राक् ॥ ७॥

ननु ज्ञानमात्र आत्मन्यहमर्थोऽध्यस्त इति चेन्न, अध्यासकाभावात । अनहङ्कारस्य ज्ञानमात्रस्य जडस्य

अहमर्थस्यात्मत्वादेव स्वपकाकात्वामिति विश्वद्यति यः खृष्टिव-स्वादिना । अहमर्थेजडत्ववादिनसुपहसति यो हीति । युष्पदर्थमना-त्मानस् । प्रसूर्जननी । यद्यद्यमयो घटवदनात्मा स्याचिहें ज्ञानित्वं सुखित्वं च तस्य न स्यादित्याह अस्येवेति । नतु सत्यं ज्ञानमनन्तं विज्ञानं यज्ञं तत्तुते इत्यादौ ज्ञानस्वरूपत्वेन श्रुतस्यात्मनो ज्ञातु-त्वं कया युक्त्येति चेत् सत्तासतीत्यादि । दृष्टिविश्वेषवळेनेति भावेनाह ज्ञानस्वरूपस्येति ॥ ७ ॥

अथ निरस्तोषि तद्वादी विधान्तरैः प्रतिपृष्ट्यो निरस्यते निन्दस्यते निन्दस्यते निन्दस्यादेना। अध्यासे तदाधारः श्रक्तिकादिरध्यासकश्च सान्तः

चाहङ्कारस्य तत्कर्तृत्वं न सस्भवति। न च तिसम्महमर्थे ज्ञानच्छायापत्तिः इयोर्नेरूप्यात् । न चाऽयःपिण्डे वन्हि-सम्पर्ककृतौष्ण्यवज्ज्ञानमात्तसम्पर्ककृतं ज्ञातृत्वं तिसम्मह-सर्थेमन्तव्यमौष्ण्यवत्तद्धमंसम्मतिपत्तेः । नन्वसावहङ्कारः स्वानुस्यूतं तज्ज्ञानमभिव्यञ्जयन् ज्ञातृत्वं प्राप्नोतीति चेत्। मैवं,अहङ्कारादिधर्मिणस्तस्य धर्मत्वानुपपत्तेः । स्वयं ज्योतिषो ज्ञानस्य जडात्मकाहङ्कारव्यक्नचत्वायोगात् । यदुक्तम्-'शान्ताङ्गार इवादित्यमहङ्कारो जडात्मकः। स्वयं

करणश्रेतनो ज्ञापते । तत्रानुभूता वाघारेकोऽहङ्कारमध्यस्यति । राजपुत्रधीवरन्यायेनानुभूतिरेवाध्यस्यतीति चेक राजपुत्रवत्तस्या अहङ्कारमधावात् । अहङ्कार इति चेक तस्य घटादिवज्जवरूपत्वात् । ननु जावेऽप्यहङ्कारेनुभूतेऽछायया तप्तायोन्यायेन सचितनत्वापचौ स्वाध्यासकत्वं नानुपप्रभाति चेन्मनोमोदकभक्षणमेतदिति भावेनाह न च तस्यित्रिति । रफुटार्थम् । न चेति । ननु मास्त्वनुभूते-रहमर्थेच्छाया तस्याः सम्बन्धस्तु तस्मित्रवर्जनीय एव । ततश्च सत्सम्बन्धेनैव तस्मिन् सचेतनत्वं स्यादिति चेका, कुत इत्याह औष्ण्यवदिति । औष्ण्यं यथा वहेः स्वाभाविको धर्म एवं ज्ञाह्यस्वमनुभूतेरिति तवानभिमतत्वादिवर्थः। नन्वसाविति । ननु क्षाह्यस्वमनुभूतेर्थमों नेति सत्यं, किन्त्वेवमस्तु-अहङ्कादः स्वान्तर्गतामनुभूतिपभिच्यअयन् क्षातृत्वं छभतामिति । मैवमेतत् , अनुभूतिः खन्न स्वार्यम् सर्वेषामित्रध्यन् अतुर्वं छभतामिति । मैवमेतत् , अनुभूतिः खन्न स्वार्यम् सर्वेषामित्रध्यन् अतुभूतिः सन्व

ज्योतिषमात्मानं न व्यनक्तीति युक्तिमंदिति । तदायत्तप्र-काशेनाहङ्कारेण तस्य प्रकाश्यत्वासम्भवः ॥ ८ ॥

ननु मिहिरिकरणगणस्य स्वाभिव्यङ्गयपाणितला-भिव्यङ्गयत्ववत् ज्ञानाभिव्यङ्गयाहङ्कारव्यङ्गयत्वं ज्ञा-नस्य भवेदिति चेत्। न तस्य पाणितलाभिव्यङ्गयत्वामा-बात्। पाणितलप्रतिहतगतिरसौ बाहुल्यात् स्वयमेव स्फु-टतरमुपलम्यते इति तह्राहुल्यमातहेतुत्वात् पाणितलस्य

सिद्धान्तीभवसीति भावः। उपसर्जनत्वं हि धर्मत्वं सर्वाभ्युपगतम्।
अपि च न खलस्व्यत्वमिन्यङग्यत्वं ।किं तु प्रकादयत्वमेव ।
तयानुभृतिर्न संभवेदित्याह स्वयमिति । ज्ञान्तेति । ज्ञान्ताङ्गारो
यथादित्यं न प्रकाद्यायत्यवं जडात्मकोऽहङ्कारः स्वयंज्योतिषमात्मानं केवलानुभृतिलक्षणं न प्रकाद्ययतीति युक्तमिद्यित्यर्थः ।
तदायचेति । अहङ्कारो ह्यनुभृत्यधीनमकाद्याः । अनुभृतिस्तु स्वपकाद्या । घटस्योविह दृष्टान्तौ ॥ ८ ॥

ळिजितस्तद्वादी स्थूळेन युक्त्याभासेन प्रतिप्रवर्तते निन्वसा-दिना । यथा सूर्योद्यादः स्वप्रकादयेन करतळेन प्रकादया वीह्यन्ते तथानुभृत्या प्रकादयेनाहङ्कारेण तदन्तर्गता सा प्रकादया भवेदित्य-थः। मवं कुत इत्याह तस्येति। मिहिराकिरणगणस्थेत्यर्थः। पार्थित-प्रभानं हि पाणितळं तैजसप्रधानस्तद्गुणः कथमेतस्य तेन प्रका-द्रयता शक्या वक्तुमिति भावः । तहिं प्रतीतिः कथमिति चेद्धा-न्त्येत्याह पाणितळेति । असौ तद्गुणः । निममयति तस्मादिति न तह्युक्षकभावः। तस्मात् स्वर्तापुव ज्ञातृतया सिद्ध्य-ज्ञहमर्थ एव प्रत्यगात्मा न तु ज्ञानमात्रं 'सुखमहमस्वा-प्सं न किश्चिदवेदिव'मिति सुतोत्थितस्य परामर्शात्। तत्ना-प्यसमर्थता सुखिता ज्ञातृता चावगम्यते। तदा तमोगुणा-मिभवात् स्फुटतरा नावगतिः। इत्थं च देहवदहमर्थस्या-नात्मत्वं परिहतम्। न हि सुतो देहस्तद्विरहितो वेह प्रती-यते॥ ९॥

एष चाहम्भावो न संस्तिहेतुः शुद्धस्वरूपानुबन्धिः स्वात, किन्तु ताहशतयाऽवगतिस्ततो मोचयत्येव तहिरो-

उक्ताद्वेपन्वाद्धतोः । सुल्मिति । सुल् यथा स्याचयाऽहमस्वा-प्लमिति सुलित्वमहम्थेत्वं च स्फुटम् । न किञ्चिद्वेदिषमिति । तद्भयेतरस्य पाक्रताहङ्कारतःकार्यश्रोत्रादिकस्य तदा विलीन-त्वाचद्ज्ञानं च साक्षादकार्षमिति सुलित्वादित्रिकानुभवादिज्ञात्व-त्वं च विस्फुटम् । तत्रापि सुपुते जीवे । नतु सुपुत्ती चिदेवात्मा जागरे त्वन्तःकरणेन सम्बन्धात् सुलित्वादिमतीतिरिति चेचत्राह् तद्वेति । तमोगुणन निद्रयाभिभवादावरणादित्यर्थः । अनुभूतमेव समरति नाऽननुभूतम् , अनुभवस्मरणयोरेकाथिकरणनियमात् । न हीति । सुन्नो जीवो न देहो न चाहन्तासुन्यस्तदा मतीयतेऽपि तु देहाद्भिनोहम्थेश्वेति गदितं सुन्दु ॥ ९ ॥

् एवमात्मनोहमर्थत्वमापाद्य तस्याहमर्थत्वस्य संसारहेतुत्वं निराक्कर्वन्मुक्तिहेतुत्वं दर्शयति एप चेति । जीवोहमणुपरि- धित्वात् । यद्ययमुपाधिरेव स्यात्तदा मुक्तौ विनश्येयमिति विजानंस्तत्कथाप्रसङ्गादिष जनोऽपगच्छेत् । निवृत्ताखिलु-क्लेशोऽक्षयसुखमाक् तेजस्वी भवेयमिल्येवं मोक्षकाङ्क्षिणः स्रवणादी प्रवृत्तिः । साषि न स्यात्, अहमधेस्यात्मनो मोक्षे विनाशभयप्राप्तेः । न च नष्टिषि मियि किञ्चिज्ज्ञान-मनुवर्तिष्यते स एवात्मेति वाच्यं, एवं प्रवृत्त्यदर्शनात् तन्न प्रमाणाभावाच । किं तत्र प्रमाणं वेदः साक्षी वा । नाद्यः अस्वीकारात् । न द्वितीयः तदानीं तस्य नाशात । साक्षि-प्रोहमथेत्वं प्रतिपादिष्यते । तस्मादहमर्थो ज्ञातिव प्रन्त्यात्मेति सुरिथरम् ॥ १०॥

माणो विज्ञानसुखवपुः सुखी विज्ञाता प्राकृताहङ्कारेन्द्रियग्रस्योग् हिमत्येवंछक्षण इत्यर्थः । ततः संस्रतेः । तदिरोधित्वादिति । ब्राह्मणोहं गौरोहिमिन्द्रियवानहमज्ञोहमिति प्राकृताहङ्कार-विभिद्दित्वादित्यर्थः । विपक्षे दोषमाह यद्यपमिति । जीवोग् इमणुरहिमत्यायुक्तळक्षणोहम्भावो यद्यपाधिमेहत्तत्वजातः स्यादि-त्यर्थः । अपगच्छेत्पळायेता निहत्तेति । अहमर्थनये च मुक्तिसाध-नेषु मुम्रक्षोः प्रहत्तिः, सा तस्य तेषु न स्याद्ययपहमर्थो मुक्ती नक्ष्मेदित्यर्थः । न चेति । मय्यहमर्थे नष्टेपि किञ्चिलिविवेष्वान्नानं स्थास्यति निगतिपि करके मणिरिव शुद्ध इत्यर्थः । तत्र निविवेषे क्राने । तदानीं मोक्षकाळे । तस्य साक्षिणोहमर्थस्य । नाम्बिका-रादित्यर्थः।तदा हि ज्ञानमात्रमेव विद्यदिति त्वदीपं मतस्य ॥१०॥ अत एव लब्धविज्ञानस्यापि वामदेवादेरेवं व्या-हारः। तहैतस्य पश्यन्नृषिवीमदेवः प्रतिपेदे-' अहं मनुरभवं सूर्यश्चेति', 'प्राणोस्मि प्रज्ञात्मेति', 'नष्टो मोहःस्मृतिर्लब्धा त्वरप्रसादानमयाऽच्युत । स्थितोस्मि गतसन्देहः करिष्ये वचनं तवे'ति । परस्य ब्रह्मणश्च मुक्तमृत्यस्य 'ब्रह्म वा इदमप्र आसीत्तदात्मानमवैदहं ब्रह्मास्मी'ति, 'सेयं देवतै-क्षत हन्ताहमिमास्तिस्रो देवता' इति, 'अहं सर्वस्य प्र-

एवमहमर्थत्वं छुद्धारमन आपाच तस्य विद्वद्युभवेन तत्त्वं दर्भयित अत पवेति । छुद्धारमनोहमर्थत्वादेवेत्यर्थः । एवंव्याहाररोऽहम्भावप्रधानं वचनमित्रर्थः । च्याहार उक्तिर्छिपितं भाषितं वच्यां वच इत्यपरः । तहेति वृहदारण्यके । एतद्वह्यस्वरूपं सर्वद्वित्ति प्रदं सर्वव्यापकं च पश्यक्षनुभवन् वामदेव ऋषिः प्रतिपेदे उत्ते । किं प्रतिपेदे तदाह अहमिति । महुत्तिहेतुर्पद्यापि च ब्रह्मेव मन्वादिजगदित्यर्थः । एवमग्रेपि वोध्यम् । प्राणोस्मीति । छान्दोग्ये इन्द्रस्य । अस्य ब्रह्मभक्तरं केनोपनिषदि प्रसिद्धम् । भगवता सार्कं प्रतिकर्याचरणं तु तद्धी छापोपाय तदिच्छानुगुणमव । तथापि मन्तुक्षमणं दासानुचितकर्भत्वादिति व्याख्यातारः । नष्टी मोह हित श्रीगीतास्वर्जनस्य । परस्येति । चकारादेवंव्याहार इति समुन्वीयते । ब्रह्म वा इति बृहद्दारण्यके । सेयमिति छान्दोग्ये । परमान्स्रम्यं देवता ऐक्षत विवारयामास । इमास्तेजोऽवन्नछक्षणान्स्रम्या देवता ऐक्षत विवारयामास । इमास्तेजोऽवन्नछक्षणान्स्रम्या देवता एक्षत विवारयामास । इमास्तेजोऽवन्नछक्षणान्स्रम्या देवता एक्षत विवारयामास । इमास्तेजोऽवन्नछक्षणान्स्रम्या देवता । अनेन जीवशाक्तिमत्तरमनानुपविदय नामस्य

भव' इति, 'अहमेवासमेवाग्रे' इति चैवमादि ॥ ११ ॥ एवं सिद्धे यस्तु 'भूमिरागेऽनलो वायु'रिलादिना क्षे-त्रान्तर्भतोऽहङ्कारः स्मर्थते स खल्वनात्मनि देहेऽहम्मा-वकारणहेत्त्वात्त्रथोपदिष्टो बोध्यः। तस्मादहङ्कारशब्दस्य चित्रत्ययमुत्पाद्यं च्युत्पादनं द्रष्टव्यम् । एतदहङ्कारद्वयं च सुखमहमित्यादिश्रुतौ 'सन्ने यदिन्द्रियगणेहमि च प्रसुप्ते कु-टस्थ आशयमृते तदनुसमृतिनें इति समृतौ च दार्शितम् । उपाध्यभिमानात्मकस्य प्रसुप्तत्वात् सुखमहमित्यनेन त-दनुस्मृतिर्न इत्यनेन वाऽऽत्मनोहम्प्रत्ययेन परामर्शाच । अतो मामहं नाज्ञासिषमित्यस्मिन् परामर्शेप्युपाध्यमि-मानिनोऽज्ञानविषयस्य नानुसन्धिरन्यस्य त्वज्ञानसाक्षि-णोऽनुसन्धिरस्तीति । सुषुप्तावज्ञानसाक्षित्वेनात्मास्ते इति हि भवदीया प्रक्रिया। साक्षित्वं खलु साक्षाज्ज्ञातृत्वमेव ।

व्याकरवाणीसिश्रिमेण सम्बन्धः । स्फुटमन्यत् । ब्रह्म वा इत्या-दौ भगवतोहम्भावेन स्वपरामर्श्वः स्वरूपानुबन्धिनैव तेन मन्तव्यः । स्रष्टेः पूर्वे पाकृतस्याहङ्कारस्यानुत्यत्तेरेवेति तत्त्ववादिनः ॥११॥

नतु चतुर्विशतितत्त्वात्मकस्य देहस्यावयवोहङ्कारो यो भूमि-रित्यादिवाक्येन पठितः। यस्तु स्वरूपानुबन्ध्यहम्भावो निरूपितः, स खलु कपोलकल्पित एव, तस्मिन प्रमाणालाभादिति चैत-त्राहैवमित्यादि । अयमर्थः-आत्माभिन्नोहमर्थोऽसम्ब्लब्दवाच्यो 'साक्षाइष्टरि संज्ञाय।'मिति पाणिनिस्मरणातः । स चायं साक्षी साक्षाज्जानामीति प्रतीतिसिद्धोऽस्मदर्थे एव ।मोक्षे-

मुख्यः। देहावयवोहमर्थस्तु मान्ताव्ययवाच्य इति वाच्ययोर्वाचकः योश्च भेदोस्ति । एव देहावयवो महत्तत्वजन्मा गौणः । इयामोहं विधरोहमित्यनहमि देहादावहङ्कारणहेतुत्वात् उत्पन्नचित्रत्ययेन यो-Sहङ्कारशब्देन वोच्यते। अहम्भावद्वये प्रमाणमाह सुखमहमित्यादि। सम्न यदिति । जागरे शब्दादिविषयग्राहिणेन्द्रियगणेनोपेतो जीवः सविकारः। स्वप्ने सर्वेन्द्रियोपादानेनाहङ्कारेणोपेतो वासनामयान् विषयांस्तेनैव भुञ्जानस्तादश एव । सुषुप्ती तु पुरीतन्मध्यस्थे ब्रह्म-णि सुप्तस्य जीवस्येन्द्रियगणेऽहङ्कारेवसन्ने विलीने सति स कूट-स्था निर्विकारो भवति । कुत इसाहाशयमृते इति । आशयस्य वि-कारहेती छिङ्कदेहस्याभावादित्यर्थः । नन्वेवं न मतीयते इति चेत्त-त्राह तदिति । तस्य सुखज्ञानस्यक्रपस्य सुबुप्तिसाक्षिणो निर्विकार-स्यात्मनोऽनुस्मृतिर्नो योगेश्वराणामस्तीति ब्रह्मविद्यया छिङ्गभ-क्राभावात् सुषुप्ते जित्थतस्य तस्य पुनिर्छेक्रयोगादानिर्मोक्षे इति भावः । वाक्यद्वयेऽहमर्थद्वयं योजयति उपाध्यभीति । अहमिति । न इति चास्मच्छब्दवाच्योहमर्थः प्रसुप्तादन्य इत्यर्थः । अतो मामिति। यस्मादहमर्थद्वयं सिद्धं तस्मादित्यर्थः। जाग्रत्परामर्शोऽयमज्ञातजा-तिकः कश्चित् पृष्टः पाइ मामिति। देहाचहम्भावस्य देहाचज्ञानवि-वयस्य नानुसन्धिः।अहिमति। देहायज्ञानसाक्षिणोऽस्मदर्थस्य त्वनु-सन्धिः । तदा त्वन्मतेऽप्यात्मा न निर्विशेषः किं तु ज्ञाताहमर्थं ए वेति दर्ज्ञयति सुषुप्ताविति । अज्ञानसाक्षित्वेनात्मभिन्नदेहायज्ञानस्य प्यहमर्थोऽनुवर्तते, इतरथा तस्मिन् प्रवृत्यनुपपत्तिरि-त्युक्तम् ॥ १२ ॥

श्रीविष्णुपुराणेऽप्यहम्प्रस्ययबोध्यताऽऽत्मनः स्वीकृता। 'यो भवान् यिन्नमित्तं वा यदागमनकारणम् । तत्सर्वे कथ्यतां विद्वन्महां शुश्रूषवे त्वये'त्येतद्रहगणेन पृष्टो भरतस्तावद-हंगब्दस्यावक्तव्यत्वं प्राह-'श्रूयतां कोहिमित्यतद्वक्तुं भूयो न शक्यत' इति । रहगणस्तु तस्यात्मनि वक्तव्यत्वमाह-'आत्मन्येष न दोषाय शब्दोऽहमिति यो द्विजे'ति । भरतः पुनस्तत्स्वीकरोति । 'शब्दोहमिति दोषाय नात्मन्येष तथैव त'दिति । जिह्नादिषु त्वनात्मस्वहंशब्दो न प्रयोज्य इस्मुगदित । 'अनात्मविज्ञानं शब्दो वा भ्रान्तिलक्षण' इस्यादिमिः ॥ १३ ॥

साक्षाद् द्रष्टुत्वेनेत्पर्थः। साक्षादिति । साक्षाच्छन्दादिनिः स्यात् , वादिनो विवादं यः साक्षात्पत्रयति पक्षपातसून्यः सन् तस्य सं-क्षायामिति सूत्रार्थः। स्फुटमन्यत् ॥ १२ ॥

अथात्मनोऽहमर्थस्य प्रस्फुटतया प्रतिपादयति श्रीत्यादिना। यो भवानिति। द्वितीयेशे बोध्यम्। श्रूयतामिति। स्वातन्त्र्यदोषभया-त्तावदिदं निराकरणं क्षेयम्। वक्तुं प्रयोवतुम्। भरत इति। तदहं-शब्दबोध्यत्वम्। अहमिति शब्दं आत्मिनि न दोषाय तस्यास्यस्यः ब्दबाध्यत्वद्विते भावः॥ १३॥

नन्वहमर्थश्चेदात्मा तर्हि-'यचन्योस्ति परः कोपि म-त्तः पार्थिवसत्तम । तदैषोऽहमयं चान्यो वक्तुमेवमपीष्यते॥ यदा समस्तदेहेषु पुमानेको व्यवस्थितः । तदा हि को भ-वान् सोहमिस्रेतद्विफलं वच' इत्युपरितनो ग्रन्थः कथं सङ्गच्छेत । मैवं, तेनाहमर्थस्याप्यारमनः स्वातन्त्र्याभिमा-नो निरस्यते ।तथा हि अहंशब्दः खल्बहं जानाम्यहं भुन क्षेऽहं गच्छामीति स्वार्थे स्वातन्त्र्यं समर्पयति। तदस्य जी-वात्मनो न सम्भवति पारतन्त्रयात्। ततश्च स्वतन्त्रः परमा-रमैव तदभिमानमहीति न तु जीवः। स तु तदायत्तवृत्तिकत्वा-दिना ततो नातिरिच्यते। न चैवमहमर्थत्वस्य क्षतिः, ईश्वर-तन्त्रोहामित्यादिरूपस्याविरुद्धस्य तस्याऽहानात । तदेवं स-त्ययमर्थः-मत्तो मदेकाश्रयादीश्वराद्यद्यन्यः परः स्वातन्त्रया-भिमानी कोपि मछक्षणोऽन्यो वात्मास्ति तदा तद्यवच्छे-देनैषोऽहमयं त्वन्य इति वक्तुं युज्येत। न चैवमस्तीत्याह यदोति। पुमान् स्वातन्त्र्याभिमानी व्यवस्थया स्थितः,तदा कें। भवानिति बहुषु समानेषु निर्धाररूपं ते प्रदनवचः सोहमिति प्रतिवचश्च विफलम् । तदेवं सित श्रूपतामित्य-

<sup>ः</sup> स्थापितमात्मनोहमर्थत्वमाशङ्का द्रदयति नन्विस्यादिना । मः ची भरतादद्वितीयात् । हे पार्थिवसत्तम रहगण नृपश्रेष्ठ । तेनोपरि-

त्राप्ययमेवाभिसन्धिः । तस्मात स्वातन्त्र्याभिमानो जीव-स्यात्र निरस्यते न त्वहमर्थता च । तथा सति स्वो-क्ताहंशब्दव्याकोपापत्तेः ॥ १४ ॥

उपसंहारेऽपि देहाहम्भावं निरस्य शुद्धाहम्भावः स्था-पितः। 'समस्तावयवेभ्यस्त्वं पृथम्भूय व्यवस्थितः। कोऽहमिस्ये-व निपुणं भूत्वा चिन्तय पार्थिव'॥ राजाहं दोष्मानित्यादिधी-भ्रान्तिरेव, तत्तिहरूक्षणश्चित्सुखवपुरात्माहमिति तु प्रथे-स्थर्थः। 'एवं व्यवस्थिते तत्त्वे मयाहमिति भाषितुम्। पृथका-रणनिष्पाद्यं शक्यते नृपते कथम्'॥ एवं देहादिव्यतिरेकि-त्याऽऽत्मतत्त्वेऽवस्थिते मया राज्ञैष शनुर्हत, एनमहं हिन-ष्यामीति भाषितुं कथं शक्यते, यदिदं पृथकारणेन प्राकृ-ताहङ्कारेण निष्पाद्यम्॥ १५॥

तनेन ग्रन्थेन । स्वार्थे जीवात्मन्यद्दमर्थे । अद्दानादत्यागात् । व्यव-स्थमा द्वत्तिपदत्वव्यापकत्वाधारत्वरूपयेत्यर्थः । स्वोक्तेति । मर्र-तोक्तेत्यर्थः ॥ १४ ॥

जपसंहारेऽपीति । तथा चोपक्रमोपसंहारयोरैकरूप्येण छिङ्गे-नात्मनोऽहमर्थत्वं सिद्धमित्यर्थः । एविनित । तत्त्वेऽहमर्थात्मस्वरूपे। पृथगिति । स्वरूपाहम्भावात् पृथगन्यत् प्राक्तताहङ्कारणं तेनेसर्थः। निष्पायं साध्यस् ॥ १५ ॥ इहाऽपरे त्वेवमाहु:-सर्वभूतेषु स्थितस्यात्मजातस्य ज्ञानादिरूपेणैक्याकारत्वाद्यावर्तकजात्याद्यभावेन यो भ-वान् सोहमित्यादिप्रश्लोत्तरे न घटेते इत्याह् यद्यन्योऽस्ती-ति। परो विलक्षणजात्यादिमान् । सर्वेषु रेहेष्वेकाकारव्यक्ति-नानात्वमङ्गीकृत्य तद्दैसादृश्यं निषिद्धम्, इतरथैकत्रान्य-परपद्द्यासङ्गतेरिति ॥ १६॥

यतु सन्नयमनुभूयते चेति सर्वेषां पदार्थानां स-त्तानुभूतिघटितत्ववीक्षणात् सर्वत्न तयोः सिन्धिः, सन्मात्रं सत्यमनुवृत्तत्वात् । शब्दस्पर्शादिकं तु व्यावृत्तत्वादसत्यं रज्जुभुजङ्गादिवत् । रज्जुर्थथाऽिष्ठानतयानुवृत्ता सत्या, भुजङ्गादिकं तु व्यावृत्तत्वादसत्यं तथैतद्रष्टव्यं, ज्ञानस्वरू-पमित्वलं जगादित्यादिस्मरणाच्च । सद्रूपा द्यनुभूतिः भे-

ा व्याख्यान्तरमत्राइ-इहेति । अपरे श्रीवैष्णवाः । सर्वेति । निखिळदारीरेष्टितस्यर्थः । आत्मजातस्य जीवद्यन्दस्य । इतरवेति । एवं व्याख्यानाभावे । एकत्रात्मवस्तुनि । अन्यपरेति । तथा च पौ-मक्त्व्यवसङ्गः स्यादिति ॥ १६ ॥

केवळानुभृतिवादिनामन्यां कुदृष्टिं निराकरिष्यंसामाह य-स्विति । अयं शब्दस्पशीदिछक्षणोर्थः सन् भवति तथानुभूवते चेति प्रतीतेः । शब्दादिषु सत्तानुभूतिश्चास्तीति सिद्धाति । ननुत-इन्छव्दादिरप्यस्तीति भेदापत्तिस्तत्राह सर्वत्र सन्यात्रं सस्यमिति। दाङ्गीकारेऽनवस्थानात् । स्वतःसिद्धां चानुभूतिस्वात् । पर-तस्तित्सद्धौ शब्दादिवजाः अध्ययसङ्गः । न चोत्पत्तिविनाशौ तस्याः शक्यौ वक्तुमसाक्षिकयोरसिद्धेः । न च सैव तयोः साक्षिणी स्वीययोस्तयोः स्वेनैव प्रहीतुमशक्यत्वात॥ १७॥

न चतां प्रहीतुमन्यानुभूतिरपेक्ष्या स्वसत्त्रयेव प्रका-शमानत्वात् । तथा हि शब्दाचनूभूतिस्तदादिवदप्रकाशा प्रतीयते । न चार्थगतप्रकाशातिशयाहिङ्गात्तस्या भवेदनु-

सत्ता सत्या स्वर्धः सन्निति स्वर्धानुभवेषि तस्या अनुष्टनेः । काद्यो सृषा, तस्य तत्र व्याष्टनेः । दृष्टान्तेन विश्वद्यति रज्जुशुजङ्गादिवदिति । रज्जुः सत्या स्नगनुभवेषि तस्या अनुष्टनेः । भुजङ्गो सृषा
तस्य तत्र व्याष्ट्रनेरित्यर्थः । ननु सत्तानुभृत्योक्षभयोः स्थितौ भेदः
सिद्ध इति चेत्रत्राह सदूषा हीति । अनुभृतितः सत्तान भिन्ना । सतानुभृत्योयों भेदः स ताभ्यां भिन्न इत्येवसनवस्थापसङ्गादैक्यवाक्याच्च । नन्वस्त्वनुभृतिः सत्तानिरिकिणी किं तृत्पत्तिस्याः
स्यादनुभृतित्वात् शब्दानुभृतिमें जातेति प्रतीतिरिति चेत्रत्राह स्वताःसिद्धेति । परत इति । कव्दादेविषयस्य । ज्ञानमिति । तत्त्वमात्यनसत्तसमवायिकारणत्वमिति तार्किकमतेनान्यतो ज्ञानोत्पत्ताविसर्थः । न चेति । तस्या अनुभृतेः । त्योक्त्पत्तिवनाश्योः । न च
सेवेति । अनुभृतिरेव । स्वोत्पत्तिविनाश्योः साक्षाह् ष्ट्रीति । न म

एवमनुभूतेः सद्भूत्वं स्वतःसिद्धत्वादुःपत्तिविकाशरहितत्वं

मानं, शब्दादौ ति इत्रिस्य प्रकाशस्यानुपलम्मात, उभयस-मतया तयैव सर्वव्यवहारिनवाहे तत्म्लसरेन्याय्यत्वात् । न च सा नाना अनुभूतिरनुभूतिरित्येकाकारेणावभा-सात् । प्रयोगश्च विवादाध्यासितानुभूतिरैात्पिकभेदशून्या विनोपाधिपरामर्शमविभाव्यमानभेदत्वात् खवतः। शब्दा-नुभूतिः स्पर्शानुभूतेने भिद्यतेऽनुभूतित्वाद्गन्धानुभूतिव-

च साधितम् । अथ किं तस्यां प्रमाणामित्यपेक्षायां स्वप्रकाशत्वाक्ष तस्यां प्रमाणापेक्षत्याह न च तामिति । तस्या अनुभूतेप्रेहणाया-न्याऽनुभूतिर्न मृग्येत्यर्थः । कुत इत्याह स्वसत्त्रयेवेति । नु खल्छ । रिविमिक्षितुं दीपो मृग्येते इति भावः । स्वप्रकाशतां विश्वद्यति न हीति । तदादिवच्छन्दादिवत् । नन्वनुमानज्ञानेन तस्या भवेद्रहरणमिति चेत्रताह न चार्यगतेति । यथा पर्वतेषु भूमझानाद्विरनुमितस्वया शन्दादिव्वनुभूतिरनुमिता, तेषां स्फुरणाधिक्याव्रिक्ष्यानुमितस्वया शन्दादिव्वनुभूतिरनुमिता, तेषां स्फुरणाधिक्याव्रिक्ष्यानुभूतेरन्यस्य । अनुभूतिरेव प्रकाशो न त्यनुभूतेरितरः स इत्यर्थः । वस्ययेति । अर्थप्रकाशास्त्रा हुमूत्रोतिरः स इत्यर्थः । वस्ययेति । अर्थप्रकाशास्त्र वस्यानाहिस्मता, तयेव ज्ञानक्ष्यव्यवहारे सिद्धेऽर्थप्रकाशातिश्रयाविष्ठक्षाद्वभूतेरितरः स इत्यर्थः । वस्यविष्ठायाविष्ठक्षाद्वभूतेति । सिद्धेऽर्थप्रकाशातिश्रयाविष्ठक्षाद्वभूतिर्विषयिण्या भेदं चेत्रकाश्चिद्व सूर्यानं निराकरोति वचसेति । सानुभूतिर्गना चहुविषा म्यवित शन्दानुभूतिः स्पर्शानुभूतिरित्येवं चरमेक्यावभासनात्। विवादिति । विमतानुभूतिः स्वामाविकभेदहीना शन्दादिसम्बन्धाः

दिति ॥ १८ ॥

तस्मान्निसा स्वप्नकाशा निर्विशेषाऽहितीया चैषा-नुभूतिः । जीवस्येश्वरस्य च स्वरूपमेतदेव । इतोन्यत् सर्विमिष्ट् माययाविज्ञिमतमिति जल्पन्ति।तच्चानुभूतिस्व-रूपस्यात्मनोऽनुभवित्तत्वाहम्प्रत्ययबोध्यत्वविषयप्रकाश— कत्वस्वभावहेतुकस्वयम्प्रकाशत्वप्रतिपादनेनैव निरस्तं वेदितन्यम् ॥ १९ ॥

विना भेदानवभासादित्यर्थः ॥ १८ ॥

निगमयति तस्मादिति । अनुष्टत्तरतात् । सत्या उत्पत्तिविनाबाविरहान्नित्या । प्रमाणनिर्वेक्षमतीतिकत्वात् स्वयम्भकाक्षा । चरमे
विशेषास्पर्वादैक्यक्षेण मानाच्च निर्विशेषाऽद्वितीया चैषानुभूतिर्व्वक्षेत्रयर्थः । जीवस्यति । अविद्यया जीवस्वं विद्यया चोषाभिनेद्वरत्वं चानुभूतौ कल्पितं, तयोर्वास्त्वं स्वक्ष्यं त्वनुभूतिरेव । घटाकाशग्रहाकाश्योरिव महाकाशिस्तर्थः । इतोऽन्यदिति । माययानुभूतिस्वक्ष्पाञ्चानक्ष्पया । विजृम्भितं कल्पितम् । इति कल्पयन्तीति । यन्विति । कल्पयन्ति केवलानुभृतिवादिनः । तच्चानुभूतेसामनोनुभवित्त्वादिमतिपादनेनैव निरस्तं वेदितव्यभित्यनुष्ट्वः । सचादीनां सत्ताद्याश्वयत्वदिज्ञानस्वक्षपस्यवात्मनो विज्ञातृत्विमद्द मतिपादितम् । तस्यैव विज्ञातुरहमर्थत्वं तस्य स्वविषयमकाशनशीलत्वा स्वयकाशकत्वं चेति हेतोस्तत्कुचोद्यं परिहृतमित्रर्थः । न
खलु विज्ञाताहमर्थो विषयमकाशकसत्त्वाकश्चर्थो निर्विशेषस्वाचल्यते वस्तुम् ॥ १९ ॥

किं च शब्दानुभूत्युत्तरे स्पर्शानुभूतिकाळे व्या-वृत्तस्य शब्दस्यासत्यत्वमाख्यातुं न शक्यते तदानीमेव तस्यैवान्यैरनुभूयमानत्वात् । ज्ञानाप्रसाराचुगपदनेका-ग्रहः । प्रसृतज्ञानाः खब्दश्यवधानिप्रभृतयो दृश्यन्ते, न तेषां विषयव्यावृत्तिरास्ति । क्रमेण परात्मानुभवे च ना-नुभूतस्य व्यावृत्तत्वादसत्यं, 'नित्यो विद्याना'मित्यादिश्चृति-व्याकोपात् । एतेनैव तावनुभूत्यां कब्पितावतस्त्येत्युक्ति-रपि निरस्ता कब्पकानिरूपणाच । रञ्जुभुजङ्गादिकं

आपातरमणीयात् पूर्वपक्षार्थानधुना निराकरोति किञ्चेस्यादिना । तदानीमिति। अनुभृतशब्दस्य जनस्य तदानीं स्पर्शीसुमववेळायमेव तस्यैव शब्दस्यान्यैः श्रोतृभिरतुभुयमानस्वादिस्यर्थः । नतु स्पर्शोतुभवी तं शब्दं कुतो नातुभवति तत्राह झानामसारादिति। दुरहष्टेन झानसङ्कोवादिस्यर्थः । ये त्यूपुण्येन प्रस्वत्रझानास्ते किळ साधिमेवाऽनेकानथीननुभवतीत्याद प्रस्तेति ।
क्रमेणेति । अनुभूतस्य परात्मना । नित्येति । व्याख्यातं प्राकृ ।
म्तेनैवेति । एतेन परापरात्मनोनित्यस्वश्रवणेन हेतुना तौ जीवपरावनुभूत्यां किल्यतावतः किल्यत्वाद्धेतोत्त्या मिथ्यसभूतौ
भवतोऽनुभूतिरेव सत्येत्युक्तिश्च निराकृता नित्ययोः किल्यतत्वासम्भवादिति भावः । रंष्टिचति । पुरः स्थितायां रज्जौ भुनङ्गं
करप्यन् रज्जोरन्यो यथा प्रतीतत्त्वयानुमृत्यां शब्दादीन कस्यामकानुभृतेरस्यः प्रत्येतव्यः । स.च ते नास्तिति विषपस्थान्ती

तु न दृष्टान्तो वैषम्यात ॥ २०॥

न च सन्मात्रमनुभृतिः, विषये भावेन भेदस्य सिद्धत्वात । न च शब्दाद्यनुभृतिस्तवाप्यातमा दृत्तिज्ञानस्यानित्यत्वस्वीकारात । न च स्वरूपानुभृतिः सः, योऽहं बाल्ये स्वपितरावन्वभूवं, स एवेदानीं वार्द्धके स्वनप्तृनसुभवामीत्यनुभवितुरेवासमदर्थस्य तस्वेन प्रत्यभिद्यानात । न चानुभृतेरनुभृतिगोचरत्वे शब्दादिवजाड्यापत्तिः, अनुभृतित्वेनैव गोचरत्वात । तस्माज्ञानप्राद्यत्वेपि न जाड्यापत्तिः, 'मृगैर्मृगाणां प्रहण'मित्या-

त्वमिति ॥ २० ॥

वसु सहूपा हातुभृतिरिति सदसुभृत्योरभेदः मितपादितस्तिन्नरस्पति न च सन्मात्रमिति । न च तपोभेदे प्रहीतेऽनवस्थापितः तस्याऽधिकरणात्। यतो न तदनापात्तः तथापि भेदवरबभानं निर्विभात् । न च शब्दादीति । तव केवळातुभृतिवादिनः । न च स्वरूपेति । यस्मात्रीळपीतायाकारा झानदत्त्रयो
भवन्ति सा बह्मस्वरूपा निर्पुणातुभृतिरात्मेति त्वया न शक्यमभिधातुमित्पर्थः । कुत इत्याह योऽहमिति । तत्वेनात्मत्वेन ।
यत्तु न च तां प्रहीतुमन्पातुभृतिरपेह्थेत्यात्मनो झानगोचरत्वं निविद्धं, तत्वयाख्याति न चातुभूतेरिति । अनुभृतित्वेनेवि । म
तु शब्दादिवज्जदत्वेनत्यर्थः । सजातीयेन प्रहीतत्वे विजातीयस्वं
न भवतीति विश्वद्यितं निदर्शनं न हीति । प्रविमिति । जान-

देः, 'ज्ञानगम्यः पुरातन' इति तन्नामस्तोत्राच। न हि प्रका-द्योकरूपस्य रवेः प्रकाशात्मकचक्षुविषयत्वे सत्यप्रकाशता-पत्तिर्देष्टा । एवं हानोपादानादिलिङ्गकानुमानज्ञानगम्यत्वं परानुभूतेः सिद्धति, अहमन्वभूवामिति स्वानुभूतेश्च । 'औपनिषदः पुरुषो' 'ज्ञानं ज्ञेयं ज्ञानगम्य'मित्याद्याः श्रुतिस्मृतयो विज्ञानस्वरूपस्य ब्रह्मणो वेद्यत्ववोधिका नो-परुष्येरन् । तस्मादनुभवितैवात्मा। अनुभूतिस्तु तस्य धर्मः। स च विषयप्रकाशनसमये स्वप्रकाशः प्रतीतः, अन्यदा

स्य ज्ञानग्राह्यत्वे स्वीकृते सतीत्यर्थः । हानेति । एप विभो ज्ञहाविद्विपयसागित्वे सति ज्ञह्मभक्तिग्राहित्वादिति विभस्य ज्ञह्मवेदनमनुभितम् । स्फुटार्थपन्यत् । एतेन फळच्याप्यत्वमेवास्य भ्राह्मकृद्धिवि++तं ज्ञह्मण्यज्ञाननाद्य-ग्रहित्व्याप्यं ज्ञह्म । यन्मनो न
सन्ते इति श्रुतेस्तु फळच्याप्यं तन्नेति वदन्ति । अन्ताकरणद्यत्तिसावरणनिद्यर्थमज्ञानाविच्छन्नचैतन्यं व्यामोतीति द्यत्तिव्याप्यत्वम् । आवरणे निद्यत्ते स्वयस्यकाद्यानं चैतन्यमुच्यते, तन्न । चितद्यतिव्यामोति आवरणस्य मागेव निद्यतेः । मयोजनाभावात्तदाऽन्तःकरणस्यापि विनाद्याच कथं तद्याप्तिः स्वया वक्तुम् ।
तस्मादिति । जक्तनिर्णयाद्येतोरात्मानुभविता ज्ञानी न तु केवछानुभूतिस्वकृप इत्यर्थः । अनुभूतिस्तु तस्यात्मनः स्वानुवन्वी धमी भवति । ननु ज्ञानी चेदात्मा तर्हि न दृष्टेरित्यादिना ज्ञानि-

ज्ञानगम्यश्च । 'न दृष्टेद्रेष्टारं न मतेर्मन्तार'मित्यत्र तु तथा-भूतं जीवं निषिध्यः सर्वान्तरात्मानमीशमुपारस्वेति व्या-ख्यानाञ्च काचिच्छङ्काः॥ २१॥

> इति श्रीसिद्धान्तरत्नाख्ये भाष्यपीठके केवळानुभूतिब्युदासः सप्तमः पादः ॥ ७ ॥

त्वपतिवेषः कथं सङ्गच्छेतेति चेत्रत्राह न दृष्टेरिति । स्फुटार्थम् । तथाभूतं जीवं निषिध्येति । तदुपासने क्वेजाधिक्यादिति भणितं भगवता ये त्वक्षरमनिर्देश्यमित्यादिभिः ॥ २१ ॥

> इति श्रीगोविन्दभाष्यपीठकटिपण्यां सप्तमो नन्दकपादो न्याख्यातः ॥ ७ ॥

## अष्टमः पादः ।

तदेवं ज्ञानस्वरूपो ज्ञाताहमर्थश्रातमा कर्तृत्वाादमान् । स चेशो जीवश्रेति द्विविधः । तत्रेशो विमुः स्वद्वारा जगत्कर्ता, स्वायत्तवृत्तिकप्रकृतिद्वारा तु
तदुपादानं चेति 'प्रकृतिश्र प्रतिज्ञादृष्टान्तानुरोधा'दित्यादिकात सूत्रपद्यकात्त्रज्ञाष्याः चाऽवसीयते । प्रकृतिजीवरूपात प्रपञ्चात्तदाश्रयस्येशस्य भेदस्त्वानन्दमयाद्यधिकरणेभ्यः सिद्धः ॥ १ ॥

ग्रन्थारम्भे विज्ञातानन्दस्य सार्वज्ञयादिगुणरत्नाकरस्य श्री-पतेः सर्वेश्वरस्य विष्णोर्भक्तिराटांतिकयोः सुखदुःखमाप्तिपरिहा-स्योर्हेतः । सा च स्वसंवित् पूर्वया तत्संविदा महत्तेति भगवतो बादरायणस्य मतेनापादितं तद्ददताये सर्वदेवतैवपादिवादा नि-राक्ठताः । निर्गुणात्मेक्यवादस्तु पळ्ञ्यादिभिक्तिभः पादैः परि-द्षितः । तेन सविशेषब्रह्मवादो दृदतां नीतः । अय तद्दादसु-दिष्टं पुमर्थं वर्णयितुं पद्मपादोऽयमारभ्यते तदेविमखादिना । स्वद्वारेति । पराख्यस्वरूपक्षक्तिमतात्मनेत्यर्थः । मक्ठतिश्चेति । वि-श्वस्योपादानं निमित्तं च ब्रह्मव । क्रुतः १ एकविज्ञानेन सर्विक-द्वानप्रतिज्ञाया मृत्यिण्डादिद्द्वान्तस्य चानुगुण्यादित्यर्थः । अविक्र-श्वानप्रतिज्ञाया मृत्यिण्डादिद्वान्तस्य चानुगुण्यादित्यर्थः । अविक्र-श्वानप्रतिज्ञाया मृत्यण्डादिद्वान्तस्य चानुगुण्यादित्यर्थः । अविक्र- तस्य स्वरूपलक्षणं सत्यानन्तज्ञानत्वं जगउज-नमादिहेतुत्वं च चिद्चिच्छक्तिमानसौ जगिनिमिचोपा-दानतां भजतीति तदुभयरूपतायाः स्वतो ब्रह्मगतत्वेनौ-पाधिकत्वाभावादुपलक्षणत्वनामकतटस्थलक्षणत्विनियमो-पि नातीव समञ्जसः। जगज्जनमादिहेतुत्वमेव ब्रह्मलक्षणं शास्त्रकृद्धिर्शितम् जन्माद्यस्य यतं इति । इतस्था लक्षणासङ्गतिः। जगच्च परमार्थतः सत्यमित्युपपादि-तम्॥ २॥

ये तु मृषाभूतं जगद्रञ्जुभुजङ्गादिवद्धमारोपितमित्या-

तस्येति । तदिभिन्नत्वे सित तद्वोधकं स्वरूपलक्षणम् । तद्विन्नत्वे सित तद्वोधकं तु तदस्यलक्षणम् । यथा ब्रह्मणः सत्य-त्वादि यथा च जगज्जन्मादिकद्वत्वमिति । मायिनो वदन्ति—जगतो ब्रह्मभिन्नत्वेपि स्वकर्तृत्वेन ब्रह्मवोधकत्वमस्तीति ब्रह्मोपलक्षकत्वाचदस्यलक्षणत्वमिति । नैतत् सुपेशलं यथा सास्नादिकं गोरसाधारणं स्वरूपानितरेकीति सास्नादिमस्वं तस्य स्वरूपलक्षणं स्वादेवं परादिशक्तित्रयं शक्तिमतो ब्रह्मणोऽसाधारणं स्वरूपानितरेकीति सास्नादिमस्वं तस्य स्वरूपलक्षणं स्वादेवं परादिशक्तित्रयं शक्तिमतो ब्रह्मणोऽसाधारणं स्वरूपानितरेकयेव नवजपापुष्पारुण्यादौपाधिकम् । अतस्त-त्रयेण निमित्तोपादानत्वं तस्य सास्नादिमस्ववत् स्वरूपलक्षणमेन्वेति भावां । जनमादीति । मतो हेतोरस्य जगतो जनमादि भन्वित तद्वह्मेति सूत्रार्थः ॥ २ ॥

जगद्भावादं निराकरोति में (त्वति) भ्रेमस्थले भ्रमाधिष्ठानं

हुस्तन्मते निरिधेष्ठानं तत् स्यात् । सामान्यतो ज्ञातत्वे स-त्यज्ञातिवशेषवरतं खल्वधिष्ठानत्वे तन्त्रं, तक्व निर्विशेषे निःसामान्ये ब्रह्मणि न सम्भवतीति मृद्धटादयो दृष्टा-न्ताः श्रोताः । शुक्तिरजतादयस्तु बौद्धाएव । तस्माञ्जग-व्रिमित्तोपादानरूपत्वं ब्रह्मणस्तस्य पारमार्थिकम् ॥३॥

एवं हि स्मरन्ति—'एष प्रकृतिरव्यक्तः कर्ता चैत्र सनातनः । परश्च सर्वभूतेभ्यस्तस्माद् बृद्धतमोऽच्युतः॥बु-द्धिमेनो महान् वायुस्तेजोऽम्मः खं मही चया। चतुःविधं च यद्भृतं सर्व कृष्णे प्रतिष्ठितम्॥चतुःविधानां भूतानां तिषु लोकेषु माधतः । प्रभवश्चेत्र सर्वेषां निधनं च युधिष्ठिरं-ति । 'निष्कलं निष्कियं शान्तं निरवद्यं निरक्षनं मिला-

सामान्यतो ज्ञातमज्ञातिकोपनच प्रतीतम् । यथा ग्रुक्तिकारञ्जुपभु-तिः । न चैत्रं त्वया ब्रह्म स्वीक्रियतेऽतोऽतङ्गतोऽयं भ्रमवादः । किं च यैर्देष्टान्तेरेष बादः प्रवर्तितस्ते श्रुतिषु नोपछभ्यन्ते । ननु पुराणे कचित्ते दृष्टा इति चेत्तत्राह बौद्धा एवेति । जगत्यनिस-त्वयुद्ध्यर्थो विरक्तिफछका इति यावत् । वैराग्यजिब्राहिय-पुपिराचार्येर्वुद्ध्येत करियता इति यावत् । है ॥

जभपस्य रूपत्वे ममाणं प्यं द्वीति । एष इति । भारते सभाप-र्वाणे भीष्मकानम् । पक्कतिरूपादानं कर्ता निमित्तं च । सनातन इत्यतिकारित्वं, बुद्धिरिति अदल्लं, मन् इति तस्कार्यपदः द्या श्रुतिस्तु तथापि न कश्चिद्विकार इति वक्तीति सर्वे समज्जसम् ॥ ४ ॥

जीवस्त्वणुः। 'बालाप्रशतमागस्य शतधा कित्वत-स्य च। भागो जीवः स विज्ञेयः स चानन्त्याय कल्प-ते'॥ एषोणुरात्मा चेतसा वेदितच्यः, 'सूक्ष्माणामप्यहं जीव' इत्यादिश्वतिस्मृतिभ्यः। तस्य कर्तृत्वमोक्तृत्वादिकं पारमार्थिकं परायत्तं चेति 'कर्त्रा शास्त्रार्थतत्त्वा'दित्यादि-सूत्रदशकात्तद्भाष्याच्च विदितम् ॥ ५॥

न्तरवं, तेनेन्द्रियतदेवतानां ग्रहणम् । महान् वायुरिस्यादिना भूतप-श्चकं, चतुर्वियं च यज्जरायुजाण्डजादिभूतं प्राणिजातं सर्वेमे-तत् क्रष्णे प्रतिष्ठितं तेन पालितमित्यर्थः । प्रभवे जनकः, निधनं संहतेति, निस्तिलैकहेतुत्वं क्रष्णस्योक्तम् । नन्वेवं जगत्कर्तृत्वे सिद्धे तस्य निष्क्रियत्वं कथं श्राव्यते द्वेताश्व-तरैस्तन्नाइ निष्कलमिति । विकारः श्रमादिः ॥ ४ ॥

एवभीतां निक्ष्याऽय जीवं निक्ष्ययति जीवस्त्वित । बाळा-ग्रेति । श्वेताद्वतराणां वाक्यम् । आनन्साय मुक्तये । एवोणुरिति । मुण्डके । सुरूपाणामिसेकादके । तस्येति । परायत्तमीक्षतन्त्रम । कर्ते-ति । जीवः कर्ता । कुतः ? यजेत ध्यायेदित्यादिश्वतेद्वेचने कर्तरि सति सार्थक्यात् । मक्कतेः कर्तृत्वे व्ययं तत् स्यादित्यर्थः ॥ ५ ॥ परमार्थतो बहुत्वं च मन्तव्यम् । 'ज्ञानेन तु तद्ज्ञा-नं येषां नाशितमात्मनः।तेषामादित्यवज्ज्ञानं प्रकाशयति तत्परम्॥इदं ज्ञानमथाश्रिस्ये'त्यादिषु विध्वस्ततमसां मग-वत्साम्यमाजां बहुत्वाभिधानात् । ज्ञानस्वरूपस्यापि त-स्य ज्ञानगुणकत्वं स्वीकार्य, 'यो विज्ञाने तिष्ठन्' 'मन्ता बोद्धा कर्ता विज्ञानात्मा पुरुष' इतिश्रुतेः। निस्य एव स गुणः, 'न हि विज्ञातुर्विज्ञातेर्विपरिलोपो विद्यत' इस्यादि श्रुतेः। 'यथा न कियते ज्योत्स्ना मलप्रक्षालनान्मणेः। दो-षप्रहाणात्त्रज्ञानमात्मनः क्रियते तथा ॥ यथोदपानस्व-

हैश्वरो यथैक एक न तथा जीवः किं तु बहवो जीवा इ-त्याह परमार्थत इति । बहुत्वं जीवतत्त्वस्येद्धर्थः । ज्ञानेनेति । श्रीगी-तासु । प्रकाशस्य भानोः प्रकाशकत्ववज्ञानस्य जीवस्य ज्ञातुः त्वमित्याह ज्ञानस्यकपस्यापीति । य इति । बृहदार-ण्यके । योऽन्तर्यामा । विज्ञाने चिदेक्यातौ जीवे । तिष्ठ-स्तदन्तर्यमयतीत्यर्थः । मन्तेति पर्यश्च्याम् । विज्ञानात्मेति । चि-देक्यातुत्वम् । बोद्धेति । विज्ञातृत्वम् । ननु मनसा-संयुक्ते आत्मिन ज्ञानस्योत्पत्तेरानित्यं तदिति चेत्तत्राह नित्य एवेति । न हीति । बृहद्वारण्यके । विज्ञातुर्जीवस्य । विज्ञातेर्धमभूतज्ञानस्य । विपरिकोषो विनाशो नास्ति अविनाशित्वादिति वाक्यशेषः । अ-विनाशी वा इत्यादिकं चादिपदात् । यथेति । श्रीनकवाक्यम् । इह हेम्रगुणाः पापा जराद्यमः। अववीषी गुणोऽभ्युदितः संस्रुतितिमिरं ननात् कियते न जलान्तरम् । सदैव नीयते व्यक्तिमसन्तः सम्भवः कृतः॥ तथा हेयगुणध्वंसादवबोधादयो गुणाः । प्रकादयन्ते न जन्यन्ते नित्या एवात्मनो हि त' इति स्मृन्तेश्च । केवलानुभूतिवादस्य निरासाच्च । इत्थं चेवातुल्यो-ऽपि स्वरूपसामध्योभ्यामस्यीयस्त्वेनोपसर्जनत्वात्तदद्दशोसी भण्यत इत्यंशाधिकरणे तद्राष्ट्रये चिवनुत्तम् । तदेवं नि-त्यज्ञानादिगुणकमणुचैतन्यं जीवस्वरूपमिति सिद्धम् ६

यत्तु वदन्ति - ब्रह्मैवाणुभूतान्तः करणोपधियोगा-जीवसंज्ञमतो ब्रह्मांशत्वं जीवस्येति तदिदमविचारिता-भिधानम् । तथा हि न तावहङ्कान्छिन्नपाषाणखण्डवद्वास्त-वोपाधिपरिन्छिन्नो ब्रह्मखण्डो जीवः, अन्छेद्यत्वादख-ण्डत्वाभ्युपगमान्च ब्रह्मणः, आदिमत्त्वापत्तेश्च जीवस्य ।

नाजयित यत् सूर्यसहस्रेणापि नापनेतुं जनयते, यस्यानुद्ये सर्वत्यागिनोपि पद्मोरिव न मुक्तिः । यस्योदये गृहिणोपि जन-कादेरिव मुक्तिरिति । एवमुक्तं मोक्षधर्मे । आकिश्चन्ये न मोक्षा-ऽस्ति किश्चने नास्ति वन्धनम् । किश्चने चेतरे चैव जन्तुर्ज्ञानेन मुच्यते ॥ इति मुळ्यां भिक्षकीं प्रति जनकेन ॥ ६ ॥

ब्रह्मोपसर्जनत्वाद्वसांग्रत्वं जीवस्योक्तं तत्राद्वेतिनो वदन्ति-अंशश्चन्दस्य वस्त्वेकदेशे शक्तत्वादुपाधियोगि ब्रह्मौकदेशत्वं जी-वस्य ब्रह्मांशत्वं नामेति। तदिदं निराकर्तुं पवर्तते परिवसादिना। यत एकस्यैव सतो हैधीकरणं छेदः। नाप्याच्छिन्न एवोप्-धिसंयुक्तो ब्रह्मप्रदेशविशेषः, उपाधौ गच्छत्युपाधिसंयु-क्तब्रह्मप्रदेशाकर्षणायोगादनुक्षणमुपाधिसंयुक्तब्रह्मप्रदेश-भेदात प्रतिक्षणं बन्धमोक्षापत्तेः॥ ७॥

न चोपाधिसंयुक्तं ब्रह्मस्वरूपमेव सः, अनुपहित-ब्रह्मन्यपदेशासिद्धेः 'य आत्मिन तिष्ठ'न्नित्यादिश्रुतिविरो-धाच्च ॥ ८ ॥

नापि ब्रह्माधिष्ठानमुपाधिरेव सः, मुक्तौ जीवना-शापत्तेः ॥ ९ ॥

तत्र छेदेन तिवरस्यति न ताबदृङ्केति । टङ्कः पाषाणदारणः इत्यमरः । नन्पाधिना टङ्केनैन छेदो नोच्यते किं तु योगमात्राच-रुप्रदेशस्य तत्त्वं स्याचतश्च न विकारापिचिरिति चेनताहं नाष्य-चिछन्न प्वेति। खपाधौ गच्छतीति। खपाधेरन्तः करणस्य परिच्छिन सत्वाज्ञीवत्वाच्च चळनं सम्भवेदेव। ततश्चोपाधियोगी ब्रह्मप्रदेशो बद्धस्तद्वियोगी तु मुक्त इत्यापद्येतेत्यर्थः ॥ ७ ॥

्र उपहितब्रह्मजीवपसं निराकरोति न चोपाधीति । अनुपिह-तेति । शिवमद्वैतं चतुर्थं मन्यन्त इति ब्रह्मणस्तुरीयस्वश्रवणव्या-कोपाद्य आस्मनीत्पादिजीवान्तयामित्वश्रवणव्याकोपाचत्पर्थः॥८॥

अन्तःकरणजीवपश्चं निराकरोति नापीति । ब्रह्माधिष्टित-सन्तःकरणमेव जीव इत्यर्थः । स्रुक्ताविति । तथा च नित्यो निर् स्थांचाप्नित्यादिश्चतित्याकोपापत्तिः ॥ ९ ॥



न चोपाधिप्रतिबिग्वितं ब्रह्मैव सः, तस्य विभुत्वाचैरूपाच। न चनीरूपरूपवत्तस्य सः, रूपस्य साश्रयत्वेन
दृष्टान्तवैषम्यात। न चजपापुष्पारुण्यात्तस्य सः, प्रतिबिम्बरवाविच्छनं प्रति रूपिद्रव्यस्य हेतुत्वेन विवक्षितासिद्धेः। न
चाकाशवत्तस्य सः, विभुत्वेन नैरूप्येण च तन्निरासात।
उपाधिपरिच्छिन्नाकाशस्यस्योतिरंशस्यैव तत्त्तया प्रतीतिरवैदुषी। इतस्था वायुकालादिरपि तत्प्रसङ्गः। यस्तु ब्रह्मणः

भ्रान्तब्रह्मजीवत्वपक्षं निराकरोति न च भ्रान्तिपिति । भ्रान्ति । राजपुत्रो यथा धीवरस्तद्भद्भ भ्रान्तं ब्रह्मेव जीव इति न च वाचपित्यर्थः ॥ १० ॥

जपाधिमतिबिम्बित महाजीवत्वपक्षं निराकरोति न चोपाधिप्रतीति। तस्येति। महाजाः विभोनीं रूपस्य नभसः प्रतिविम्बो यथा
न भवति तथा महाणोपि ताहशस्य स न भवेदित्यर्थः। नजु इषं
विश्व नीरूपं च यथा दर्पणादौ मितिबिम्बित तथा स्यादिति चत्तम्राह न च नीरूपेति। महाणो रूपवत् स्वाश्रयस्वाभावादिषाोऽपं
हष्टान्त इत्पर्थः। न च जपेति। जपापुष्पारूण्यस्य यथाश्रयनिरपेक्षः स्फटिके मितिबिम्बः स्यादेवं महाणो निराश्रयस्य सोऽस्तिति न वाच्यमित्यर्थः। कुत इत्याह मितिबिम्बत्वेति। यो यः
मितिबिम्बः स सर्वोपि इपबद्दुच्यहेतुः। ततश्र स्फटिके जपाषुष्पणेक

प्रतिबिम्बं प्रतिपादयन् ध्वनेरिव प्रतिध्वर्नि तत्र निद्र्श-यति स किल प्राच्यां प्रस्थितः प्रतीचीमासीदिति तयो-रसाधम्योदेव॥ ११॥

तच्छास्रं तु गौण्या वृत्त्या सङ्गतिमत्। एवमाह भ

प्रतिविम्बितमतिस्वच्छे तत्र तदारुण्यातिमसाराद्वर्तुं तद्वहीतुं न शक्यत इति विवक्षितस्ते नीरूपत्रद्वापतिविम्बो न सिद्ध्यति । न चाकाशेति । प्रकटार्थः । नतु प्रतीतेः कः समाधिस्तत्राह उपाधिपरीति । प्रहनस्त्रत्रमभामण्डळस्याकाशपतिविम्बतया प्रतीति-भ्रान्तिरित्यर्थः । इत्रयेति । नीरूपस्य विभोश्च प्रतिविम्बस्वीकारे इत्यर्थः । परित्वति । तत्र प्रतिविम्बनिरूपणे ॥ ११ ॥

नतु न चेद्रह्मणः प्रतिविम्बो जीवस्तर्ह्याकाशमेकं हि यथा घटादिषु पृथग्मवेत् तथारमेको ह्यनेकस्यो जलाधारे विवाधमा-नित्यादि प्रतिविम्बशास्त्रं कथमर्थवत् स्यादिति चेत्तत्रहार-तच्छास्त्रं रिवति । गौण्या द्रस्या गौणळक्षणया सिंहो देवदत्त इतिवरम-तिविम्बसाद्ययेनेत्यर्थः। इत्थमेव सूत्रकृता निणितिमित्याहैवमिति। अम्बुवदित्यस्यार्थः-अम्बुनि यथा सूर्योदः परिच्छित्रस्य कपवतो प्रहणं भवत्येवं ब्रह्मणो विसुत्वेन नैक्ष्येण चाविद्यायां ग्रहणं न भवतीत्यत्यो न तथात्वं, जीवस्य ब्रह्मतिविम्बत्वं नेत्यर्थः। द्रद्धीत्यस्यार्थः-जलाधारे विवाधिमानिति शास्त्रं मुख्यद्वस्या न पव-तेते कि तु द्राद्धिहासभाक्तं स्वभावसुपादाय गुणद्वस्या मव-तेत इत्यर्थः। अन्तर्भावात् एतिसम्बन्धे शास्त्राव्यसमानेः। एवं सन्द्रभयोरुपमानोपमेययोः सामक्षस्यात् सङ्गतेः। सूर्यतत्यिकिक गवान् सूत्रकारः-'अम्बुवदग्रहणात्तु न तथात्वम्'। 'वृद्धि-हासभाक्तमन्तर्भावादुमयसामञ्जस्यादेव'मिति॥१२॥

त्तरमाद्रह्मवदनादिसिन्दोऽपि ज्ञानात्मा जीवः, 'नि-त्यो नित्याना'मित्यादिश्चतेः ॥ १३ ॥

स च ति इत्तोऽपि तच्छिक्तिरूपत्वात्तदंशो निगयते। 'इतस्त्वन्यां प्रकृतिं विद्धि मे पराम्। जीवभूता'मिति स्मृ-तेस्तच्छिक्तिरूपत्वं तस्य सिद्धम्। अत एव सम्बन्धापेक्षा-वस्तं च। वर्णितं चैतदंशाधिकरणभाष्ये॥ १४॥

तस्य तदंशभृतस्य स्वांशिभगवद्वेमुख्यान्मायया प-रिभवस्तत्सांमुख्ये तु सा विलीयते । तत्स्वरूपसाक्षात्का-रश्च सदेव रफुरति । 'क्षरप्रधानममृताक्षरं हरः क्षरात्मना

म्बौ पथा द्यद्भिः हासवन्तौ स्वतन्त्राञ्जपाधिधर्मासम्पर्कसम्पर्किणौ तः थेक्षजीवाविति ॥ १२ ॥

निगमयति तस्पादिति । प्रकटार्थम् ॥ १३ ॥

भगवदंशत्वं जीवस्य तद्भुपसर्जनत्वादुक्तम्। तन्वं च तस्य त-च्छक्तित्वादिति दर्शयति स चेति । इतस्त्वन्यामिति । श्रीगीता-स्तु । प्रकृतिं शक्तिम् । तस्येति जीवस्य । अत एवेति । शक्ति-त्वादेः ॥ १४ ॥

तस्येति । जीवस्य । स्वांतिभगवद्वेष्ठख्यादिति । अयं द्विती-याभिनिवेशतः स्यादीवादपेतस्य विपर्ययोऽस्मृतिः।तन्माययातो वीक्षते देव एकः । तस्याभिध्यानाद्योजनात्तत्त्वभावाद्भय-श्चान्ते विश्वमायानिवृत्तिः'। 'न सःपुनरावर्तत'इत्यादि-श्रवणात् ॥ १५ ॥

तहैमुख्यं चाऽनादिकालिकमपि सत्सङ्गाहिनदयति

बुध आभजेतं भक्तयैकयेशं गुरुदेवतात्मेति । जनस्य कृष्णाद्विम्-लस्य दैवादधर्मशीळस्य सुदुःखितस्य। अनुग्रहायेह चरान्त नूनं भुतानि भव्यानि जनार्दनस्येति च श्रीभागवतात् । यत्र कचिन्माः ययैव कर्मभिनी जीवस्य देहयोगात्मा संस्रतिर्वर्ण्यते तत्रापि पागीवावैग्रुरूयमृह्मम्। वैग्रुरुयं त्वनादिवैग्रुरूयादते मायाद्यादिनि स्यात् । यथावृतं घटदीपमन्धकारस्तथा वैमुख्यावृतं जीवं मायावृ-णोतीति बोध्यम् । तत्सांग्रुख्ये च सत्त्रसङ्गाज्जाते, तेन वैग्रुख्ये ध्वस्ते मायापसरति, मुद्ररपद्दारेण घटे ध्वस्ते यथान्धकारः पळायते । ततश्च दीपस्येव स्वरूपं जीवस्य स्पुरति परमात्मानं च सर्वदा स वीक्षते। अत प्रमाणं क्षरमिति । क्षेताक्ष्वतस्वाः क्यम् । प्रधानं परिणामित्वात् क्षरमुच्यते । हरपरमात्माक्षरात्मानौ प्रधानजीवावेको देवः परमात्मा हर ईशते नियमयति। अथ तस्य देवस्याभिध्यानात् योजनादसम्बज्ञातसमाधितः तन्वभावात् स्वरू-पद्भवस्कुरणादन्ते विश्वमायानिष्टतिर्जीवस्य भवति विम्नक्तिं स छभते इसर्थः। न स इति । छान्दोग्ये । स मुक्ती भगवल्लोकाश्रान वर्तते न पततीत्यर्थः ॥ १५ ॥

तद्वैमुख्वं चेति । अनादिकालिकं भगवद्विषयकमानसापरोक्ष-मामभावःवादिति बोध्यम् । अनादीति । अनादिवैमुख्यमटच्यादः सामुख्यं चाविर्भवति । 'अनादिमायया सुप्तो यदा जीवः प्रबुध्यते। अजमानिद्रमस्वप्नमद्देतं बुध्यते तदा।। महत्सेवां द्वारमाहुर्विमुक्तेस्तमोद्वारं योषितां सङ्गिसङ्गम् । महान्तस्ते समिचित्ताः प्रशान्ता विमन्यवः सुहदः साधवो ये' इत्या-दिश्रुतिभ्यः ॥ १६ ॥

सत्सङ्गविशुद्धे जीवे ज्ञानानन्दात्मकभगवत्स्वरू-पावरकाविद्याविशेषविनाशात्मा वेदान्तजन्यभगवदिष-यकमानसापरोक्षप्रागभावविनाशात्मा वा भगवत्सम्बन्धः। स एष सत्सङ्गहेतुकाद्भगवत्प्रसादशन्दितात्त्त्सांमुख्यादेव भवति। ततो विरतोऽनुवृत्त्या जीवं प्रति भगवद्गुणावर-

रिमायया मोहित इत्यर्थः । यदा प्रबुध्यते सत्सङ्गेन वैमुख्यः नाशे तत्सांमुख्यं विन्दतीत्यर्थः । तदाऽजं हर्ति बुध्यते स्वामित्वेन लभते इत्यर्थः । महत्सेवामिति । पश्चमे ऋषभवाक्यम् । स्फुटार्थम् ॥ १६ ॥

जक्तपर्थं विद्वणोति-सत्सङ्गविद्यद्धेति । सत्सङ्गेन विनष्टभग-वद्वैद्युख्ये जीवे सत्सङ्गदेतुकाद्मगवत्मसाद्द्यपाचत्सांपुख्याच-त्सम्बन्धः स्वस्वापिभावलक्षणो भवतीत्यन्वयः । स कीदश इत्य-पेक्षायां विशेषणद्वयं ज्ञानानन्देति वेदान्तजन्येति च । स्फुटार्थम् । सत्सङ्गाद्वैपुख्यनाक्षेन सांपुख्योदयाद्मगबत्सवर्षं जीवस्य स्फु-स्तीत्युक्तम् । अथ मेमलक्षणया भक्तया तद्वणाः स्फुरन्तीत्याइ ततो कोऽविद्याविशेषो विनश्यति, ततस्तमसौ साक्षात्करोतीति द्वयोरविद्ययोर्ध्वसो विमोक्षः ॥ १७ ॥

एवमेवाह श्रुतिः—'विमुक्तश्च विमुच्यते' इति, 'सूय-श्चान्ते विश्वमायानिवृत्ति'रिति च । ये त्वनया श्रुत्या ब-न्धामिथ्यात्वं प्रतिपादयन्ति ते खळु तद्विषयकवेराप्रामाण्य-करणान्नारितका एवेत्यभाणि प्राक् ॥ १८ ॥

तद्ध्वंसश्च कार्योऽपि नित्यः,अभावरूपत्वात् अना-

विरतेत्यादिना । ततस्तिमिति । तमनन्तगुणळीळाविभूतिं स्वामिनं इरिमित्यर्थः ॥ १७ ॥

अविद्याद्वित्वे प्रमाणमाह विमुक्तश्चेति । काठके । स्वक्ष्पावरिक्याऽविद्यमा विमुक्तो जीवो गुणावरिकया तया विमुक्त्यत इत्यर्थः । भूमश्चेति । स्वक्ष्पावरिकया मायया विमुक्तस्यान्ते पर्भिक्तलाभोत्तरकाले विश्वमायानिष्ठत्तिर्गुणावरिकायाश्च पला- स्वतीत्यर्थः । ये त्विति । चिन्मात्राद्वैतिनः। देहादेः शुक्तिर- जतादिवद्धमरचितत्वात्मतीतिकालेषि जीवो चस्तुतो मुक्त प्यास्ति । स पुनरेकमेवाद्वितीयं नेह नानास्ति किञ्चनेत्यादिवदा- नतवावयार्थपरिज्ञीलनात्तद्धमेण विमुच्यते इत्यर्थः । एवं भूमश्चेत्सम् व्याख्येयम् । तद्विवयकेति । यतो वा इत्यादिभपञ्चविषयकेत्यर्थः । मागिति । षष्ठे पादे ॥ १८ ॥

नतु द्विविधाऽविद्या । विध्वंसस्य कार्यत्वेनानित्यत्वाचिद्वि-ध्वंसेऽविद्ययोश्तयोकज्जीवनापचिरिति चेचत्राह तद्धंसश्चेति ।

## वृत्तिशास्त्राच्य ॥ १९॥

न च परोक्षर्वभावस्य हरेरापरोक्ष्यं कथिमिति वा-च्यं, ताहशस्यापि तस्य देवादिवत् षड्जादिवच सार्वदि-कानुशीलनेन तत्सम्भवात्। आह चैवं भगवान् सूत्रकारः-'प्रकाशश्च कर्भण्यभ्यासा'दिति । एवं च दुःखहानिसुख-लाभरूपो मोक्षः ॥ २०॥

यत्त्वाहु:-मुक्तावहमथीं विनद्दयति चिरसुखरूपं तु किञ्चिदवशिष्यते तदेवारमवस्तु पुमर्थस्वरूपमिति । तद-तीव मन्दं, केनाप्यननुभूतस्य ज्ञानानन्दस्यं ज्ञानानन्दान-नुभवितुख्रात्मस्वमिति परिभाषामातस्वात् । ईटक् पुमर्थों हि

अभावेति । ध्वंसाभावरूपं कार्यं नित्यं ध्वस्तस्य घटस्य पुनर-नागतेः ॥ १९ ॥

न चेति। परोक्षस्यभावस्य प्रत्यक्ष्वरूपस्य। आपरोक्ष्यं सा-सात्कारः। सार्वदिकानु बीळनेनेति। श्रुतिश्च ध्वानिर्मयनाभ्यासा-देवं पश्येकिगृहवदिति। अनुश्रीळनाष्ट्रस्युदितया कृपाशस्या परोक्षस्यभावस्याप्यापरोक्ष्यम्। साचिदानन्दक्ष्यत्वात् स्यात्कृष्णो-धोक्षजोऽष्यसौ। निजशक्तेः प्रभावन स्वभक्तान् दर्शयेत्पश्चरिति पाद्यात्। प्रकाशश्चेति। कर्माणे ध्यानेऽभ्यासाद्रुद्धापकाशो भवती-त्वधः। एवं चेत्युक्तपकारेण॥ २०॥

म्रको निर्दुःखः सुखीत्युक्तं, एतत्मितिकूछं केवछानुभूतवादि-मतं निराक्रतमपि पुनः मसङ्गानिराकरोति ये त्वाहुरित्यादिना। विगीतः । 'दुःखहानिः सुखप्राप्तिः श्रेयस्तत्रेह चेष्यत' इति स्मृतेः । दुःखयून्यः सुखी स्यामिती च्छैत तत्त्वे मानं तदभा-वादप्रमाणं तत्करपनम् । तदुभयरूपः पुमर्थः खरवारमाव-धिको दृष्टः । आत्मनोऽहमर्थस्य विनासौ सम्भवेत् ॥ २ १॥

यत्त्राहुरात्मा खलु दुःखहेतुः पापार्जनादतस्तन्नाशा-देव दुःखनिवृत्तिः स्यादिति, तत् किल कुबुद्धितिजृम्मि-तमेव । जागर एव दुःखोदयो न तु सुषुप्तावित्यन्वयव्यति-रेकाभ्यामात्मने।ऽहमर्थस्य तन्नाऽहेतुत्वात्। किन्न शरीरोन्द्र-यविषयवेदनादेरपि तत्र हेतुत्वम्। ज्ञानभोगाभ्यां कर्मणो वि-नाशे सति हेत्वभावेन शरीराद्यनुत्पत्तौ स्यादेव दुःख-

केनापीति। तदा हातुभावेतुर्थापैणोऽभावस्तन्मतः। ज्ञानानन्देति। न हि तिज्ञातुर्विज्ञातेरित्यादिश्वत्यात्मनोतुभवित्तःवं स्वीकृतमस्ति। ईदृगिति । दुःखद्दानिसुख्याप्तिभिन्नः। दुःखेति। चतुर्थेश्रीनारदवा-वयम् । इद्देति । कर्मातुष्ठाने । दुःखग्रन्य इति । तस्व मोक्षस्य दुः-खद्दानिसुख्याप्तिष्ठपत्वे । तदभावाचाद्द्योच्छाविरद्दात्। तदुभयेति। औत्माविभिको जीवात्माश्रयकः। असावात्माविकः पुमर्थः॥२१॥ यस्विति । आदुभविक्षणिकत्ववादिनो वौद्धाः । पापार्जना-

त्पापकर्भीत्पादनात्। जागर इति । शरीरेन्द्रियविषयविद्यानवती जान् ग्रदवस्या दुःखहेतुस्तस्यां नष्टायां सुपुती तु न दुःखिमत्यन्वयवयः तिरेकाभ्यां जाग्रदवस्यैव तादशी दुःखहेतुने त्वात्मेत्यर्थः । शानेति । कर्भणः पापस्य हेतोः । प्रायस्याभावेन तत्कार्यस्य शासीः निवृत्तिरतोऽनुचित एवात्मविनाशस्त्रीकारः ॥ २२ ॥

किञ्च दुः लाभावोऽप्यारमिनिष्ठः सन् पुमर्थः, अन्यथा स्तम्भादिनिष्ठोऽपि स तथा स्यात्।तस्मादारमिन्नानामेव दुः-खहेतूनां मुक्तौ विनिवृत्तिने त्वारमनश्च। इतरथा स्तम्भा-दिशून्यतापि मुक्तिः स्यात् । आत्मशून्यत्वस्तम्भा-दिशून्यत्वयोविंशेषाङ्गीकारे निविंशेषत्वक्षतिः । अपि च—आत्मविनाशो मोक्षः किमात्मनः फलमनात्मनो वा। नाद्यः तस्यैवाभावात्। न हि फलिनोऽभावे फलमुपपद्यते। नेतरः अनात्मनस्तेनोपकाराभावात्। तस्मादुपेद्याः कुजु-

## रादेरनुत्वचौ ससम् ॥ २२ ॥

किञ्चेति । अन्यथा दुःखाभावः प्राप्येः स्यादित्यर्थः । तस्माकारे स्तम्भादिनिष्ठोपि दुःखाभावः प्रमर्थः स्यादित्यर्थः । तस्मादिति । दुःखहेत्नां जागरोपळ्ञ्यसम्बन्धानां क्षरोरेन्द्रियविषयवेद्नानां तद्धेत्नां कर्मणां चेत्रर्थः । इतरयेति । आत्मनोपि मुक्तौः
विनिवृत्तिस्वीकारे । स्तम्भादीति । यथात्मग्रन्यताया न कोपि द्रष्टा तथा स्तम्भादिग्रन्यतायाश्च न कोपीति तयोविशेषस्वीकारे
तौर्व्यक्षतिरित्यात्मास्तित्वमसिद्धिरिति भावः । अपि चेति । नाद्यः,
आत्मिविनाश आत्मनः फळिमिति मयमः पक्षो नेत्रर्थः । तस्यैवेति ।
फळळिप्सोरात्मन इत्यर्थः । आत्मिविनाशो देहादेरनात्मनः फळः
मिति द्वितीयोपि पक्षो नेत्वर्थः । कुतः ? अनात्मनो देहादेसेनात्मनः

द्धयः ॥ २३ ॥

तदेवं सर्वेश्वरस्य भगवतः श्यामसुन्दरस्य जीवज-डात्मकात् प्रपञ्चाक्रेदस्तञ्ज्ञानभक्तिभ्यां जीवस्यात्यान्तिक-दुःखहानिसुखप्राप्तिसम्भव इति कृत्सनं शास्त्रं जीवेश-भेदपरं निर्णीतम् ॥ २४ ॥ •

तत्र यान्यभेदपराणीव वाक्यानि कानिचित् प्रती-यन्ते तानि कचित्तन्मात्रायचवृत्तिकतया तिन्नष्ठतद्याप्य-तया वा विश्वं तदात्मकमिति बोधयेयुः । कचिउजीवे-शयोः स्थानैक्यान्मत्यैक्याच्चाऽभेदं बोधयन्ति । कचिच्छ-क्तेर्जीवजडरूपायाः शक्तिमतः परेशादनन्यत्वादभेदमाहुः।

विनाबोनोपकाराभावात् । आत्मनैव देहादेरुपकारो भवति ॥२३॥ महापकरणमुपसंहरति तदेवमिति ॥ २४ ॥

नतु शास्तं चेत् सर्वं भेदपरं तर्धभेदवाक्यानां सङ्गतिः कथित्यपेक्षायां पुत्रद्धितामित तां पुनर्विश्वदत्याऽन्ते दर्शयित तत्रेति । शास्त्रे । तत्र्यापेतिस्थितजीविकतपेवर्धः । तिम्नष्ट्या श्रद्धाधिकरणतया । स्थानैक्यादिति । यथा मातर्वि-भिन्नाश्चरन्तः पश्चनः सायभैक्यं भजन्तीति । मत्तैक्यादिति । यथाऽय विवदमाना राजानः व्यपेक्यं गन्तार इति स्वरूपभेदे वि-ध्यमानिति । स्वानमस्यैक्येनाभेदो व्यपदिश्यते । कचिच्छुक्तेरिति । विश्लेषणानां विश्लिष्टानितरेकादिस्पर्थः । कचिच्च भगवदिति । अञ्चत्तुराणामवतारिस्वरूपस्वादिस्पर्थः । कचिच्च भगवदिति । अञ्चत्तुराणामवतारिस्वरूपस्वादिस्पर्थः । किच्चमात्रैक्यवादे तु स्ट-

काचिच भगवदाविभीवेषु प्रतीतेः स्वगतभेदं निवारयन्ती-ति सर्वमनवद्यम् ॥ २५ ॥

परे त्वेवं वाक्यार्थं वर्णयन्ति 'आत्मैवेदं सर्वम्' 'सर्वं खिल्वदं ब्रह्म' 'नेह नानारित किञ्चने'त्याद्याः श्रुतयः सर्वेश्वरस्य ब्रह्मणः सर्व्यभेदमाहुः, 'पृथगात्मानं प्रेरिन्तारं च मत्वा जुष्टं यदा पदयति अन्यमीशम्' 'हा सुपर्णा सयुजा सखाया' 'कर्मक्षये याति स तत्त्वतोन्यः' 'निरज्जनः परमं साम्यमुपैती' खाद्यास्तु तस्य सर्वरमाद्रोदम् । हिन्विधयोश्च तयोर्मिथोविरुद्धार्थतया प्रतीताविप तयो-रप्रामाण्यस्यान्याय्यत्वात् । हयोः प्रामाण्ये सन

ष्टिरपदेशश्च ।चिन्मात्रादेकस्मान्न सम्मवतीति तन्मतं सुधीभिर्न

श्रद्धेयम् ॥ २५ ॥

अथ विशिष्टाद्वैतवादं समर्थयति परे त्विति । परे श्रीवैष्ण-वाः । कर्मेति । सः मुक्तो जीवः । याति ब्रह्म प्रामोति । तस्वतः स्वरूपतस्तदाष्पन्यो भिन्नः । अथाभेद एव भेद एव च निखिळाः श्रुतयो नाञ्जस्येनान्वयं भजेरिन्नत्यतस्तासां द्विविधा-नां व्यवस्थाये भाव्यमित्याह द्विविधयोरिति । द्विविधयोरभेद-भेदावेदिकयोः श्रुत्योर्भियोविमर्दितार्थतया प्रतीतयोर्विवयभेदेन व्यवस्था वक्तव्येत्यन्वयः । कुतस्तयोव्धवस्था कार्येत्यत्र हेतुः स्तयोरिति । अपौरुषेयवाक्यत्वाविशेषादिति भावः । न चाऽद्वैतं वा मुवाभृतपायाद्य तदेकतरश्चेतरमामण्यं वाच्यिस्याह द्वयोः ममबलेकतराप्रामाण्यस्यापि तथात्वाहिषयभेदेन न व्य-वस्था तयोक्षक्तव्या । तथा हि सुबालोपनिषदि-'अन्तः-शरीरे निहितो गुहायामज एको नित्य एती त्यादौ 'यस्य पृथिवी शरीरं, यस्य तेजः शरीरं, यस्य वायुः शरीरं, यस्याकाशः शरीरं, यस्य मनः शरीरं, यस्य बुद्धिः शरीरं, यस्याहङ्कारः शरीरं, यस्य चित्तं शरीरं, यस्याव्यक्तं शरीरं, यस्याक्ष्यकं शरीरं, यस्याक्ष्यं शरीरं, यस्य मृत्युः शरीरमेष स-वभूतान्तरात्माऽपहतपाप्मा दिव्यो देव एको नारायण' इ-त्यभिधानादैक्यश्रुतीनां शरीरशरीरभावेनाभेदो विषये प्येवं श्रुतीनां तु स्वरूपभेदः सः, इतस्था जीवगता दोषा ब्रह्मणि प्रसार्वरिति भेदाभेदश्रुत्योविषयभेद-

रित्यादि । अत्रापि तत्वाविशेषादिति बोध्यम् । तथात्वादित्यन्याय्यत्वादित्यर्थः । तथा च प्रामाण्यत्यागे नास्तिकतापत्तिरिति
भावः । अन्तरिति । अन्यक्तं प्रधानम् । अक्षरं जीवः । मृत्युः
कालः । शरीरशरीरिभावेनाभेद इति । यथा गवादिशन्दानां
विशेषणभूतगोत्वादिवाचिनां गोत्वादिविशिष्टेषु गवादिषु पर्यववसानं दष्टं तथा विशेषणभूतशरीरवाचिनां मक्रतिजीवकालशन्यानां तत्त्रज्ञरीरविशिष्टे नारायणे बंह्मणीति विशिष्टमेकं ब्रह्मनिक्तिक्षेष्टं । स्वक्ष्येति । विभुत्वाणुत्वादिभिर्तित्येष्टेम्पॅर्नीवबन्
ह्मस्वक्ष्ययोयों भेदः स द्वैतश्चरीनां विषय इसर्थः । इतरशेति ।

प्रदर्शनान्मिथोविरुद्धार्थप्रतीतिर्निवर्तिता ॥ २६॥

चिज्जडयोभेंदस्य चाऽभेदस्य च स्वाभाविकत्वे व्या-घाताजडाभेदसाधकानां च पुंसां जाड्यापादकत्वेन स्व-व्याघाताच जीवप्रधानब्रह्माभेदानुपपत्तेस्तेषां स्वरूपभेदः सिज्यतीलस्मिन्नपि पक्षे जीवेशस्वरूपभेदपरमेव शास्त्र-मिति विस्फुटम् ॥ २७ ॥

नवीनास्तु कोचिन्मन्यन्ते कार्य्यकारणयोर्भेदाम्यां तथा देहदेहिनोर्गुणगुणिनोर्जीवेशयोश्च स्वरितस्वर-वत् । स्वरितस्य यथोदात्तत्वानुदात्तत्वाभ्यां दिरूपत्वं

जीवब्रह्मणोः स्वरूपतोऽप्यभेदस्वीकारे सतीत्यर्थः ॥ २६ ॥

नन्वीशजीवमधानानां भेदाभेदावूरीकृत्य द्विविषयोः श्रु-त्योरिवरोधः कथं न समर्थ्यते तन्नाइ चिदिति । जीवादीनां त्र-याणामभेदानुपपत्तेसेवां स्वरूपभेदः सिद्ध्यतीत्यन्वयः । कुतसेवां त्रयाणामभेदानुपपत्तिरिति चेत्रत्राह चिज्जदयोरिति । भेदेनाभेद-स्याभेदेन तु भेदस्य च व्याधातः, मिथोविमिदित्वादित्यर्थः । ये पुरुषा जडेन प्रधानेन सार्थमात्मनामभेदं साधयन्ति तेषां चेत-नत्वव्याधातात्र तत्सायकतेत्येवं जीवादीनां त्रयाणामभेदासिद्धेः स्वद्भतो भेदः सिद्ध इत्यर्थः ॥ २० ॥

अथाधुनिकीं कल्पना द्षपति नवीनास्विति । स्व-कल्पनायां निर्मृष्ठतादोषभपाचिकीषेत्रो भेदवाक्यान्यभेदवाक्या-नि च सङ्गमयन्तो भट्टभास्करादय इत्यर्थः । देहदेहिनो- स्वरितत्वेन त्वैकरूप्यमिति। तथा हि कार्यकारणयोर्भेदे हि कपालादेर्गुरुत्वमेकं घटादेश्वैकमिति तुलारोपे हिमुणं तत स्यात । अभेदे तु जलानयनादिकार्यापन्हवः कारकव्यापारवैयर्थ्यं च।तस्मात्त्यार्भेदाभेदो
स्थाताम । न च विरोधः, एकरूपेण विरोधेऽपि भिन्नरूपेणाऽविरोधात । मृत्तिकात्वादिनाऽभेदः घटत्वकपालत्वादिना तु भेद इति । देहदेहिनोर्गुणगुणिनोश्च
ब्रह्मत्वेनाऽभेदः, गौणत्वेन मुख्यत्वेन च भेदः । एवं
जीवेशयोश्च। इत्थं च तत्तिहिषयकाणि वचांस्याञ्जस्यं मुज्ञीरिकृति । नैतचार, यदि जीवेशयोः स्वरूपेणैवाभेदस्त-

ारैति । भगविद्वग्रहस्य भगवता विग्रहिणा सह भेदाभेदाभेयी भाव्यभित्यर्थः । एवमन्यच व्याख्येयम् । अभेदे त्विति । धटश्चेन्मृत्पिण्डात्मा तर्हि जलानयनादिकमपल्लपनीयम् । स्-त्रिण्डश्चेद्धटात्मा तर्हि कारकव्यापारो व्यथः स्पादित्यर्थः । तस्मानास्त्यभेद इत्यर्थः । अन्यत्राप्येवभित्याह देहेति । विग्रहिन-ग्रहिणोः सार्वश्यादितद्वत्रोश्च । ब्रह्मत्वेनित । विज्ञानानन्द्रव्रह्मा-कृपत्वेनित्यर्थः । गोणत्वेनत्यादि । देहो गुणश्च गोणः । देही गुणी च मुख्य इत्यर्थः । शक्तत्वेनत्यादि । देहो गुणश्च गोणः । देही गुणी च मुख्य इत्यर्थः । इत्यं चेति । तद्विपयाणि भेदाभेद्योः पति-पादकानि । बाद्धस्य मुख्यार्थताम् । सुझीरन् भनेषुः। निराक् कोति नैतदिति । जगत्कर्तत्यादीत्यत्राप्यांश्चिकामिति बोध्यम् । तथा च बादशायणसिद्धान्तविरायः। तत्तिसद्धान्ते हीत्रस्य कदाचि- हींशस्याप्यांशिकं सुखदुःखभाक्त्यं जीवस्य च जगत्कर्तु-त्यादि । यदि 'वाचं घेनु'मित्यादिवदारोपित एवासो मतस्त-दा नयान्तरताऽसिद्धिः । स्वरितस्य त्वर्द्धनारिश्वरादिवत हिरूपत्वाझ तत्र दृष्टान्तीभावः । जलानयनादिकार्या-पह्नवादिभिः कार्य्यकारणाभेदवांस्तु न स्यात् । त-दमन्यत्वाधिकरणे तद्भाष्ये च तदर्थस्य समर्थितत्वादि-ति । तस्मात् कल्पनमात्रमिदम् ॥ २८ ॥

यतु कोचिदाहु:-एकमेव निर्धर्मकमिति परे वदन्ति भिन्नं धर्मीति त्वपरे । परं त्वत्रोमयत्रापि नोपयुक्ति पश्या-

दिप न सुखदुःखभाक्त्वं जीवस्य मुक्तस्यापि न जगत्कर्त्वादीति सुत्रभाष्यादिषु द्रष्टव्यम् । यदीति। असावभेदः। नयान्तरोति। भेदाभेदमतासिद्धः। द्युव्यस् । यदीति। असावभेदः। द्युव्यत् । स्वाद्येदक्षित्रवेद्या इत्यर्थः। द्युव्यत् यति स्वारतस्यति । इस्वस्वरित एकमात्रत्वादद्वेतभाक् दीर्घ-स्वरितो द्विमात्रत्वाद्वेतभागिति स न द्युव्यत् । द्वेगुण्यं तुभयोः स्तु । तत्र भेदाभेदमते । जलानयनेति । उपादानोपादययोभेदे पृथक् प्रतीतिः स्वाद् सम्प्रक्तत्वे परिमाणाधिक्यं स्यादतस्त्रयोर-भेद एव । कारकव्यापारस्तु घटावस्थाभिव्यक्तयर्थस्तदभिव्यक्तौ च जलानयनादि तेनैव सिद्ध्येदिति न तदपन्दव इति भाष्ये, निक्षितं द्रष्टव्यम् ॥ २८ ॥

यश्विति। केचित् स्वकल्पनाया निर्मूछत्वं द्वणमपनिनीष्

मः, भागतो वाक्यार्थकदर्थनात । किन्त्वेकमेव तत परमा-र्थतः सर्वाकारमित्येव सम्यक् । एतन्मते जीवेश्वरयोः स्वरूपैक्येऽपि व्यूहतद्वतोरिव वैलक्षण्यव्यवहारो नित्य-स्तेन न कापि वाक्यव्याकोपः । नाप्यत सर्वथा धर्मव्य-तिकरः किचैदक्येऽपि सति तददर्शनात । न हि घटक-पालयोगुणगुणिनोश्च सत्यपि तरिसरतमीक्षामहे । सगु-

वो विष्णुस्वाम्यत्यायिनंगन्या नवीना एवेसर्थः । परे शक्करान्त्रार्थाः । अपरे मध्वाचार्याः । उभयत्र मतद्वयेष । भागतो वाक्यार्थेति । परे भेदवावयार्थानन्यययन्त्यपरे त्वभेदवाक्यार्थानित्यर्थः । भवता कर्य वाक्यार्थो वर्ण्यत इति चेत्तत्राह्नकि त्विति । परमार्थतो वस्तुतस्तद्वक्र सर्वाकारमीशाजीवमकृतिकालक्ष्यं चतुर्दशस्त्रवात्रान्तके चेति निखिलः पपश्चित्रवृष् प्व । इह जहत्वभानं तु चिद्वप्तवाद्वानहेतुकं सुवर्णजलवद्वाह्यमत्यर्थः । व्यूहेति । यथा वासुदेवादेव्युहस्य नारायणेन सार्थपभेदेषि परत्वव्युहत्वास्यां वैलक्षण्यमस्ति तद्वज्ञीवेश्योस्तन्मन्तव्यं न तु द्वैतिमत्यर्थः । वेत न कापीति । द्वा सुवर्णेत्यादौ वैलक्षण्यमादाय द्वान्येत्वादिष्यस्ययोग इत्यर्थः । नाप्यत्रेति । धर्माणां व्यतिकरः साङ्कर्यम् । सस्यपीति । अभेदे सत्यपि तं धर्मव्यतिकरं न पञ्चामः । स्यपीति । अभेदे सत्यपि तं धर्मव्यतिकरं न पञ्चामः । स्यपीति । अभेदे सत्यपि तं धर्मव्यतिकरं न पञ्चामः । स्यपीति । सस्यप्तवाद्वयं स्वरुपाद्वविष्यगुणपरम्, निर्मुणवाद्यं स्वरुपाद्वविष्याद्वयः ।

णानिर्गुणवाक्ययोस्तु हिंसाहिंसावाक्यविद्वषयभेदेन व्य-वस्थेति सर्व निरवद्यमिति ॥ २९ ॥

तरंतदिवचारिताभिधानं, दुःखभोगान्यथानुपपत्तेर्बा-धकत्वात । यदि जीवो नाम ब्रह्मैव स्यात्तिहिं दुःख-भाक् न स्यात । ननु जडपपद्मस्य सत्यत्वे स्यादयं दोष: स तु नयान्तरविद्हापि मिथ्यैवेति चेन्न, वेदा-

तु प्रातीतिकमापिकगुणनिषेत्रपरम् । यथा हिसावाक्यं प्रजीयपः छहिसापरम्, अहिसावाक्यं तु यज्ञादन्यत्र पश्चहिसानिषेत्रपरं, तद्वत् ॥ २९ ॥

निराकरोति-तदेतदिति । दुःखभोगेति । जन्मजरामरणनरकानुभवो जीवस्य श्रूयते तस्येद्दराभेदे स नोपपद्यते
तदनुपपत्या तस्य तदभेदो बाध्यत इश्वर्थः । ननु जडेति । यथा
केवलाद्वेतिनां जडमपश्चः स्वाप्तिकरयाश्वादिवन्मृषेव तथास्माकमपीति जन्मजरादिदुःखानुभवस्य वस्तुतोऽसस्वातदनुभवान्यथानुपप्त्या जीवस्येश्वराभेदो न शक्यो वाधितुमिति
चेदिखर्थः। परिहरति-नेति । जडमपश्चस्य मिष्यात्वे तत्प्रातिपादकस्य यतो वा इमानीसादिकस्य वेदस्य वन्ध्यासुतो भातीत्यादिवाक्यविभर्यकत्वेनामामाण्यादौद्धत्यापत्तेरित्यर्थः । कि
चेति । ये भगवति कारुण्यपावनत्वादयो गुणास्तेषामभावः
स्यात् । करुणा खद्ध स्वस्मादन्यं दीनं पतितं चोहित्र्य प्रभोन्
भवति । न त्यात्मानमेव ताह्यमुद्दिस्वित्, तस्मात्तस्य कारुण-

प्रामाण्यादिदोषापत्तेः । किञ्च कारुण्यादीनां चात्र दत्ती-त्तरतापत्तिनिरुदेश्यत्वात् । तस्माद्वाक्यार्थावगाहनाशक्तैः कैश्चिन्मन्दमतिभिः कल्पितमिदं मतद्वयमतो यत्किञ्च-देतत् ॥ ३० ॥

> विद्यारूपं भूषणं में प्रदाय ख्याति निन्ये तेन यो मामुदारः॥

कत्वादिवाक्यानि न सम्भवेषुरिसर्थः । तस्मादिति । उभये सेते केवलाद्वेते सदोपत्वात् केवले द्वेते च निर्देषिपि तद्वादिक्षिध्यतापित्तलाञ्चलनभयादरुचयः स्वातन्त्र्येच्छवः कौणिकाः सिक्षिहिताश्च तस्ववादिभिः स्वानीया (?) इत्युपेक्ष्या एव कुष्यियः ॥३०॥
एवं भाष्यपीठकं निर्माय भाष्यनिर्माणे भगवता कृतमनुप्रदं भक्टयक्षन्ते तत्परमोत्कर्षास्तमं मङ्गळमाचरति विद्येति । यः
श्रीगोबिन्दो ये मस्नं विद्यारुपं भूषणं प्रदाय तेन तद्वपेण भूषणम्
मां स्वाति प्रसिद्धि निन्ये पापितवान् । नन्नेवं कृतः कृतवान्
तत्राहोदार इति । जदारो दात्महतोरित्यमरः। स जीयाभिजोत्कर्षे
सर्ववाविष्करोत्त । किट्यारे राधावन्धुवीर्षभानवीपियः। वन्धुराङ्कः
कमनीयसवीवयः । स्वप्ननिर्दिष्टं भाष्य
सेन सः । अत्रदं षोध्यम् नन्दात्मक्त्ययमगवत्परतया ब्रस्म्
स्वाधिनिर्णयं परेः पृष्टो भाष्यकृतत्वा तिर्भण्यस्याक्षन्थस्वाद्वितिस्वत्रो वसृव, तदिनेखद्मसहिष्णुः स भगवान् स्यामसुन्दरः
सेतास्वरो यहोष्वीती धृतोर्ष्यपुण्डो सिख्डी स्वापे विद्यादिकः

श्रीगोविन्दः स्वप्तनिर्दिष्टमाध्यो राधाबन्धुवेन्धुराङ्गः स जीयात ॥ ३१ ॥ यद्भ्रह्मसूत्रेषु विभाति भाष्यं कृष्णात्मकं व्यक्तनवप्तमेयम् ॥ तस्योपवेशाय सुवर्णपीठं सिद्धान्तरत्नं न भवेत किमेतत् ॥ ३२ ॥ सिद्धान्तरत्निरणात् किल भाष्यचन्द्रा— दद्दैतशार्वरहरादमलप्रकाशात् ॥

म । मथमे कुर्विति, द्वितीये कुरु तन भविष्यतीति, तृतीये ब्रह्म-सूत्राणि न्याचक्ष्व तद्भाष्यं ते संसेत्स्यतीत्येवं भाष्यसिद्धये यो मो त्रिनिरुक्तवानिति । इद्ममकाश्यमप्युक्तं स्वामिक्रपाया गे-यत्वात् स्वकर्तृतास्नान्तेः परिहार्यत्वाच ॥ ३१ ॥

dillia di Garco <del>d'Est</del>ar

भाष्यं स्तुवन पीठकस्य तत्पोषकतामाह-यदिति । कृष्ण आत्मा वृण्यो यत्र तत् , पशे कृष्णवत्पृज्यत्वं भाष्यस्योक्तम् । व्यक्तानि हरिपारतस्यादीनि नवेव प्रभेषाणि यत्रेति माध्वत्वं स्वस्योक्तम् । उपवेद्याय सुखस्थितये । एतदुक्ताः श्रुतियुक्तीविना भाष्यस्यापोषात् । सुवर्णे कनक्तम् । पशे क्रोमनान्यक्षराणि सिद्धान्ता स्त्रानि यत्र तत् । एतन्नामकं पीठमासनम् ॥ ३२ ॥

तत्त्व भाष्यं तत्त्वविवित्सूनां परमोपकारि । हरिग्रुरुभक्तिः मञ्जिश्च तर्र्थातं सत्त्र्त्वानि मुकाग्रयति न तु जीविकार्यक्रपाण्डिः दृष्टं न कि किमिह तत्त्वमुदग्रधीभिः श्रीमन्मुरारिचरणाम्बुजभिक्तभाग्भिः ॥ ३३ ॥ विजयन्ते श्रीराधादामोदरपादपङ्कजद्युतयः ॥ याभिः सकृदुदिताभिर्विनिर्मितो मे महान् मोदः॥३४॥

इति सिद्धान्तरत्नारूयमाष्यपीठके अष्टमः पादः ।

त्यकामनयाऽधीतं सत्तयेति भावेनाह सिद्धान्तेति । सिद्धान्तरत्रं पीठकमेवामृतवर्षिणः किरणा यस्य तस्मात् । अद्वैतं निर्गुणचिदै-क्यवादस्तदेव शार्वरं तिमिरं तद्धराचिद्वनाश्चकात् । अमलो विश्वदः मकाशो वस्तुसाक्षात्कारलक्षणः मभागण्डलो यस्य । तस्मात् किं किं तत्तत्त्वं परेशस्वरूपं जीवस्वरूपं तद्धामतद्भक्तिस्वरूपं मकुत्यादिस्वरूपं वा न दृष्टमपितु सर्वत्ववं दृष्टमित्यर्थः। मुरारिनैन्दसृतुः स्वयंभगवात् । पक्षे स्वपूर्वचतुर्थश्च ॥ ३३ ॥

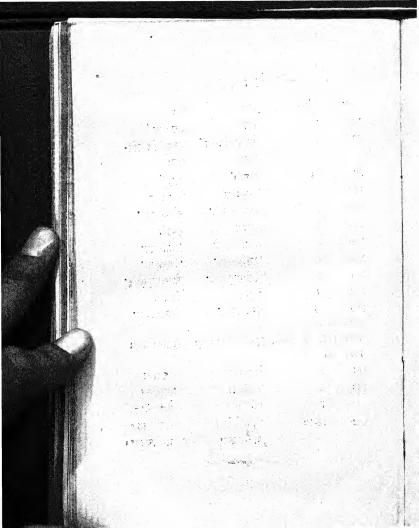
अथ स्वमन्त्रदेशिकोत्कर्षं मङ्गळमन्ते पदर्भयति – विजयन्त इति । राघादामोदरः कान्यकुञ्जिवित्रवंशावतंसः स्वस्य मन्त्रो-पदेष्टा महत्तमो विद्वद्रप्रणीस्तस्य पादपङ्कजयुतयः महत्तमतां द्योत-यितुम्। सक्चदिति । मोदः परतन्त्रावगतिहेतुकः सत्सभानुकम्पाभा-जनताहेतुको नृपेन्द्रसभाजनहेतुकश्च । पक्षे श्रीराधा च श्रीदामो-दरश्च कुष्णः, तयोः पादपङ्कजयुतयः । महान् मोदस्तदेका-नितताहेतुकः ॥ ३४॥

इति श्री गोविन्दभाष्यपीठकटिप्पण्यामष्टमः पद्मपादो न्याल्यातः ।



# ERRATA

| Pa | ge      | Line  | Read               | For                |
|----|---------|-------|--------------------|--------------------|
| 12 | 1 1 1   | 15    | वाक्यं च           | बाक्य च            |
| 28 |         | 2     | भेदमतिनिधिविं      | भेदमतिनिधिवि-      |
|    |         |       | शेष:               | शेषः               |
| 87 | • • •   | 14    | स्वमृतिं           | स्वमूर्ति          |
| 10 | 8       | 6     | 'माधुर्यम्         | 'माधुर्यम्         |
| 10 | 7       | 7     | कोकं वैकुण्ड       | छोकवैकुण्ड'        |
| 10 | 8       | 21    | मुण्डके<br>-       | मण्डके             |
| 10 | 9       | 2     | 'त्यादिवपुषा       | 'त्यादिवषा         |
| 11 | .9      | 1     | 'तत्तळ्ळीळा'       | 'तत्तकीळा'         |
| 12 | 1       | 5     | ''कलामुहूर्त्तादिः | कलामुहूर्चादिः     |
| 12 | 7       | 11    | विद्यते            | विद्यते:           |
| 12 |         | 16    | वैष्णवाचार'        | वैश्यवाचार         |
|    | 29, 131 | · 1   |                    |                    |
|    | 33, 13  |       | Line तृतीयः पादः   | द्वितीयः पादः      |
|    | 39, 14  |       |                    |                    |
| 15 |         | 9     | केशवानां           | केशवाना            |
| 15 | 6       | 8     | "त्यादिना          | 'स्यादीना          |
| 16 | 32      | 7     | नन्विति            | न त्विति           |
| 16 | 12      | 18-19 | स्वेच्छयेति ।      | <b>स्वेच्छयेति</b> |
|    |         |       | आरमेच्छवा          | आत्मेच्छवा।        |
|    |         |       |                    |                    |



## INDEX.

अभेद्वाक्य, the scriptural declaration of identity between Îśvara and Jīva, which are really different, explained in four ways, pp. 341-2; the same explained from the standpoint of Visistādvaitavāda, pp. 342-4;

अंदा, meaning of the term stated, p. 86.

अहमर्थ, described primarily as Pure Self, and not अनात्मा, pp. 305-317; persists in Moksa, p. 314; its secondary form identified with ahankara produced for mahat,

pp. 312-3.

आनन्द, the existence of निर्विषयक आनन्द testified to by the evidence of pleasure in dreamless sleep, p. 49; due to sense-contact described as the reflection of Divine Joy, pp. 50-51; sense pleasure to be neglected, p. 51; universal striving for sense pleasure and indifference to Divine Joy explained, p. 51.

पेक्यवाद, identity of all devas denied, pp 130-132; of the three Devas denied, pp 132-136; of Hari and

Hara denied, pp. 136-140.

Fat, His nature and functions, pp. 325-8.

कला, meaning of the term stated, p. 86. चित्रशुद्धि, through Karma, p. 43; through Bhakti, p. 43.

जगत्, its character as तटस्थ लज्ञण् of Brahma, as the Māyāvādins assert, denied,p. 326 (com.); its reality, p. 326; its unreality refuted, pp 326-7.

जीय. its nature described, pp. 328-334; the different Advaita views regarding it stated and refuted,

pp. 380-334; these views are-

Jiva= (i) Brahma as associated with an Upadhi, wig the atomic inner organ.

(ii) Brahmain Essence conditioned by an Upadhi.

(iii) Upādhi i, e, Inner Organ as presided over by Brahma.

(iv) Brahma subject to Nescience.

(v) Reflection of Brahma in an Upādhi.
Its characters,—atomic, p. 328; multiple in number, p. 329; its essence is rational, p. 329; its quality is eternal consciousness, pp. 329—330; inferior to God in Essence and Power, p. 330; its obscuration by Mayā due to its recoil (वेमुख्य) from God of whom it is a part, p. 334; its liberation from Mayā due to its facing (साम्मुख्य) the Lord, pp. 334-5.

तर्ज, its value to a seeker after God, stated, pp. 14-15. दुरुषार्थ, its nature, positive and negative, p. 4; means to its realisation, stated, pp. 4-9—(i) according to Kapila, pp. 4-5; (ii) according to Patanjali, p. 5; (iii) according to Kanäda, p. 6; (iv) according to Gotama, pp.6-7; (v) according to Jaimini, p.7; and (vi) according to Bādarāyaṇa, pp. 7-9.

exact nature described, p. 30; as an inseparable quality in God & as a separable quality in the Bhakta, p. 39; though of the nature of Bliss, appears as Action during Samsāra, how and why, p. 42; an End in itself, p. 42; embracing its object (i.e. God), p. 43; to be distinguished in fruit from Jūāna, p. 42; its appreciation by the Siddhas, explained, pp. 43, 47; its freedom from desire explained, p. 47; twofold, viz. (i) Vidhibhakti, pp. 81-82, and (ii) Ruchi-

bhakti, pp. 82-83; two-fold, viz. (i) Sādhana° and (ii) Sādhya°, p. 124.

भगवान, His Grace does not accrue to a Jiva intent on contemplation of pure 'त्वं'—पदार्थ, p. 30; it descends on him who contemplates on pure 'तत् पदार्थ in the shape of Sālokya & the other forms of Mukti, pp. 30—31; His subjection to a pure Bhakta free from desire and personal taint, pp. 31–32; His Person and Qualities not different from His Essence, pp. 23–26; but the भेद्द्यवहार explained through "Visesa" p.26; knowledge of Him as possessed of विम्रह, गुण, लीला, etc. enables the Jiva to have Absolute Joy and Freedom from Pain, pp. 8-9, 27-28.

भहभारकर, his synthesis of the dualistic & monistic declarations in the scriptures stated and repudiated, pp. 344-6.

रस, identified with the Divine Essence as qualified by Eternal Lilā, p. 15.

TIST, described as Love embodied consisting in the Essence of Hladini and Samvit combined, pp.96-99; the view that a certain dancing girl became Radha, refuted, pp. 99-100; her perfection, pp. 100-101.

Prakrti and Kāla ) pp. 122-123; its eternity explained, pp. 105-106, 111-122.

### ल्याण—

- (a) स्वरूप, defined, p. 326 (Com.)
- (b) तदस्य, defined, p. 326 (Com.)

विद्यास, meaning of the term stated, pp. 86, 124.

বিহার, why admitted and where, p. 19; its nature, what, p. 19; necessary even for the Monist. p 19; identified with হৰমাৰ, p. 20.

to the devas, pp 126-129; Himself the author of creation and destruction, while Brahmā and Rudra, His servants, are only the nimittas, p. 142.

विष्णुस्वासी, the view of his alleged followers (Vallabhiyas) in regard to the inter-relation of the dualistic and monistic statements in the scriptures, stated and refuted, pp. 346-349.

वैकुरुटचाम, identified with स्वमहिमा, संज्योम, परव्योम, etc.

श्राक, must be admitted in Brahma, p. 300; its reality & infinity asserted, pp. 300-301.

शास, aims at difference between Isvara and Jiva,p.341. सत्संग, destructive of the Jiva's forgetfulness ( वेमुख्य) of God (which is beginningless) and productive of His सांमुख्य, pp. 335-6.

सन्धिनी, explained, p. 39.

संवित, explained, pp. 39-40.

सात्ती, its meaning stated, p.312; described as ब्रह्मणे, p.313. साम्यवाद, equality of the three gods denied, pp.140-142. स्ययं भगवान, meaning of the term, stated, p. 86; identified with Kṛṣṇ , pp. 86, 124.

> error (j. 1964). 1997 - Frank Francisco (j. 1964).

हादिनी, explained, p. 40.

## THE PRINCESS OF WALES SARASVATI BHAVANA TEXTS.

| Edited by                                                               |
|-------------------------------------------------------------------------|
| GOPINATH KAVIRAJ, M. A.                                                 |
| No. 1-The Kiranāvālī Bhāskara, a Commentary on Udayana's                |
| Kiraṇāvali, Dravya section, by Padmanābha Miśra                         |
| Ed.with Introduction and Index by Gopināth Kavirā, M.A.<br>Rs. 1-12     |
| No. 2-The Advaita Chintamani, by Rangoji Bhatta, Ed. with               |
| Introduction etc. by Nārâyana S'āstri Khiste Sāhityāchārya.<br>Rs. 1-12 |
| No. 3—The Vedānta Kalpalatikā, by Madhusūdana Sarasvatī.                |
| Edited with Introduction etc. by Rāmājna Pāndeya Vyā-                   |
| karaṇāchārya. Rs. 1-12                                                  |
| No. 4-The Kusumānjali Bodhanī, a Commentary on Udayana's                |
| Theistic Tract Nyāva Kusumāniali hy Varadarāja                          |

No. 4—The Kusumanjan Bodnam, a Commentary on Udayana's
Theistic Tract, Nyāya Kusumānjali, by Varadarāja.
Ed. with Introduction etc. by Gopinath Kaviraj, M.A.Rs. 2-0
No. 5—The Rasasāra, a Commentary on Udayana's Kiranāvalī, Gune

Section, by Bhatta Vädindra

Ed, with Introduction etc by Copinath Kaviraj, M.A. Rs. 1-4 No. 6—(Part I)—The Bhavana Viveka by Mandana Misra, with a Commentary by Bhatta Umbeka.

Ed. with Introduction etc. by M. M. Ganganatha Jha. M. A., D. Litt. Rs. 0-12

No. 6-(Part II)—Ditto Ditto Rs. 0-12

No. 7-(Part I)-Yoginihrdaya dipikā, by Amrtānanda Nātha, being a Commentary on Yoginihrdaya, a part of Vāmakešvara Tantra.

Ed. with Introduction etc. by Gopinath Kaviraj, M.A.
Rs. 1-4

No 7-(Part II) Ditto

No. 8—The Kāvyadākinī, by Gangānanda Kavindra.

Ed. with Introduction etc. by Jagannātha S'āstri Hoshing
Sāhityopādhyāya,
Rš 0-10-6

No. 9—(Part 1)—The Bhakti Chandrikā,a Commentary on Sāndilya's Bhaktisūtras, by Nārāyaṇa Tīrtha.

Ed.with a PrefatoryNote by Gopinath Kaviraj, M.A.
Rs. 0-15

|   | Ed. with a Prefatory Note by Gopinath Kaviraj, M.A.Rs.1-2     |
|---|---------------------------------------------------------------|
|   | No. 10-(Part-II)-The Siddhantaratna by Baladeva Vidyabhūşana. |
|   | Ed, with Introduction by Gopinath Kaviraj, M. A.              |
|   | No. 11-The S'rī Vidyā Ratna Sūtras, by Gaudapāda, with a Com- |
|   | mentary by Sankarāranya.                                      |
|   | *Ed. with Introduction etc. by Nārāyana S'āstrī Khiste        |
|   | Sāhityāchārya, Rs. 0-9                                        |
|   | No. 12-The Rasapradīpa, by Prabhākara Bhatṭa.                 |
|   | Ed. with Introduction etc. by Nārāyana S'āstri Khiste         |
|   | Sāhityāchārya. Rs. 1-2                                        |
|   | No. 13-The Siddhasiddhanta Sangraha, by Balabhadra.           |
|   | Ed, with Introduction by Gopinath Kaviraj, M. A. Rs. 0-14     |
|   | No. 14-The Trivenika, by Aśadhara Bhatta.                     |
|   | Ed. with Introduction by Batukanātha S'armā Sāhityo-          |
|   | pādhyāya, M. A. and Jagannātha S'āstri Hoshing Sāhityo-       |
|   | pādhyāya. Rs. 0–14                                            |
|   | No. 15-(Part 1)-The Tripurārahasya, (Jūāna Khanda)            |
|   | Ed with a Prefatory Note by Gopinath Kaviraj, M.A.<br>Rs.0-14 |
|   | No. 15-( Part-II )-The Tripurārahasya (Jhānakhanda ) Ed. by   |
|   | Gopinath Kaviraj, M. A.                                       |
|   | No. 16-The Kāvya Vilāsa, by Chiranjīva Bhatṭāchārya.          |
|   | Ed. with Introduction etc. by Batukanātha S'armā              |
| h | Sāhityopādhyāya, M. A. and Jagannātha S'āstri Hoshing         |
|   | Sāhityopādhyāya. Rs. 1–2                                      |
|   | No. 17-The Nyāya Kalikā, by Bhatta Jayanta.                   |
|   | Ed. with Introduction by M. M. Ganganatha Jha, M. A.,         |
|   | D. Litt. Rs. 0-14                                             |
|   | No. 18-(Part I)-The Gorakşa siddhānta Sangraha.               |
|   | Ed. with a Prefatory Note by Gopinath Kaviraj,                |
|   | M A D- 0.14                                                   |

No. 19-(Part. I.)-The Prākṛita Prakāśa by Vararuchi with the Prākṛita Sahjivani by Vasantarāja and the Subodhini by

Ed. with Introduction etc. by Batuk Nath Sharma, M. A.

Sadānanda.

and Baladeva Upādhyāya, M. A.

#### THE PRINCESS OF WALES SARASVATI

#### BHAVANA STUDIES:

#### Edited by

#### GOPINATH KAVIRAJ, M. A.

#### Vol. I-

- (a) Studies in Hindu Law (1): its evolution, by Ganganatha Jha.
- (b) The View point of Nyāya Vaišeşika Philosophy, by Gopi nath Kavirai.
- (c) Nirmāņa Kāya, by Gopinath Kaviraj.

#### Rs. 5

#### Vol. II-

- (a) Paraśurāma Miśra Alias Vāṇi Rasāla Rāya, by Gopinath Kaviraj.
- (b) Index to S'abara's Bhasya, by the late Col. G. A. Jacob.
- (c) Studies in Hindu Law (2):-its sources, by Ganganath Jha.
- (d) A New Bhakti Sütra, by Gopinath Kaviraj.
- (e) The System of Chakras according to Gorakşa nātha, by Gopinath Kaviraj.
- (f) Theism in Ancient India, by Gopinath Kaviraj.
- (g) Hindu Poetics, by Batuka nātha Sarmā.
- (h) A Seventeenth Century Astrolabe, by Padmākara Dvivedi.
- (i) Some aspects of Vîra S'aiva Philosophy, by Gopinath Kaviraj
- (j) Nyāya Kusumānjali (English Translation), by Gopinath Kaviraj.
- (k) The Definition of Poetry, by Nārāyaṇā S'āstri Khiste.
- (1) Sondala Upādhyāya, by Gopinath Kaviraj. Vol. III—

#### Rs. 5

- (a) Index to S'abara's Bhāsya, by the late Col. G.A.Jacob.
- (b) Studies in Hindu Law (3) Judicial Procedure: by Ganga natha Jha.
- (c) Theism Ancient India, by Gopinath Kaviraj.
- (d) History and Bibliography of Nyāya Vaišesika Literature, by Gopinath Kaviraj.
- (e) Naisadha and S'rī Harşa by Nīlakamala Bhattāchārya.
- (f) Indian Dramaturgy, by P. N, Patankar.

#### Vol. IV-

- (a) Studies in Hindu Law (4): Judicial Procedure: by Gangānātha Jhā.
- (b) History and Bibliography of Nyāya Vaišeşika Literature, by Gopinath Kaviraj.
- (c) Analysis of the Contents of the Rgveda Prātišākhya, by Mangala Deva Sāstrī.
- (d) Nārāyaṇa's Gaṇita kaumudī, by Padmākara Dvivedi.
- (e) Food and Drink in the Rāmāyanic Age, by Manmatha nātha Roy
- (f) Satkāryavāda: Causality in Sānkhya, by Gopinath Kaviraj,
- (g) Discipline by Consequences, by G. L. Sinha.
- (h) History of the origin and expansion of the Aryans by A. C. Ganguly.
- (i) Punishments in Ancient Indian Schools by G.L. Sinha, Rs. 5Vol. V.—(In progress)

To be had of
The Suprentendent, Government Press,
Allahabad, U. P. (India)

The second second

